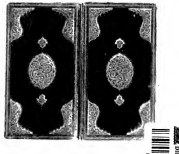
## د. إبراهيم بيضون

# عبد الله بن سبأ

اشكالية النص و الدور الاسطورة



دار المؤرخ العربي



## د. إبراهيم بيضون

## عبد الله بن سبأ

اشكالية النص و الدور الاسطورة

لمحافَّهُ (طُخُوُهُ مِحنِظُ کَرَسَجَلَهُ الطبعَتِدة الأولى ۱٤۱۷ هـ- ۱۹۹۷ ع

وَلارُ لا لُوزِّتِ الْعِرَبِي

#### الإهداء

إلى الذين رأوا الحقيقة بقلوبهم وسبطع نورها في العقل .... النذين شهروا سيفأتحت لوائها و غمسوا في حيرها قلماً .... أرفع إلى محمد كلمتهم هذا الكتاب .

#### مقدمة

كان وقت غير قصير يمر ، و التاريخ لا يشكل سوى هامش في اهتمام النخبة التي دأبت على دراسة الإسلام قرآناً و حديثاً ، دون أن تكون السيرة النبوية مندرجة حينذاك في أعماله ، بقدر ما كانت دوافعها دينية ، تتوخى في الأسلس إبراز شخصية الرسول النموذج و القدوة في حياة المسلمين . ولم يكن ذلك ناجماً عن قصور في الوعي التاريخي حارج هذا السياق ، و لكن النخبة تجنّبت في ذلك الوقت ، الخوض على نطاق واسع في أخبار ليست لها هالة "الأحاديث" و لا تتمتع بدقتها ، و بالتالي تفتقد إلى ضوابطها و كل ما يجعلها خارج دائرة الشبك لدى "المنقف" ألمائزم بالإسلام .

على أن التاريخ وقد أخذ يستقل بصورة ما عن علموم الدين ، دون أن يتحرر من رؤيتها و منهاجها ، ظلت صورته يكتنفها الغموض ، ربما لأن حرية المؤرخ في تتبع أخباره لم تكن متاحة على النحو الذي تيسر لمه من قبله إبان اهتمامه بعلوم القرآن و الحديث . بالإضافة إلى ذلك فبإن مهمته في هذا المجال ليست خالية من الخطر ، انطلاقاً من حالة يجسدها التاريخ أو يتفرد بها ، وهي التي رعا كان ابن حلدون من ابرز المغامرين على ساحتها ، إذا توقفنا عند وصف (( لاكوست )) له بأنه "حالتي علم أساسي و خطر ، ألا هو التاريخ" ، فما بين الحقيقة و نقيضها قد لا تكون هوة عميقة تفصل بينهما ، وهي مسافة نسبية في مطلق الأحوال . على أن الصراع بيقى قائماً و المؤرخ لابد له من الخوض فيه ، ليس كطرف على مساحته ، ولكن عاولة البحث الدائبة عن الحقيقة ، تبقى في طليعة همومه ، و هي التي تقوده وراء الضوء في دهاليز النص التاريخي وشعابه ، هذه الحقيقة التي رأى ابن خلدون نفسه أنها قوة "لايقاوم" سلطانها"، أما نقيضها فهو باطل " يقذف بشهاب النظر شيطانه".

ولكن ابن خلدون - وقوله يجسد رؤية مثالية في الفكر التاريخي - قد يكون من الصعب تعميم قوله على مساحة الحدث كافة ، برغم المرجعية التي تبقى للعقل . فالخطر الذي تهيّب المؤرخون الأوائـل الاقـتراب منه ، ليس مثله الذي يعيق المؤرخ اليـوم ، أو يـتردد في ركوبـه لاستشراف مـا أحجم الأسلاف عمداً عن ذكره ، أولئك الذين دونّـوا أخبـارهم و كثـيرً منها كان ما يـزال سـاخناً ، ممـا جعلهـم في بعض الاحـيان طرفاً فيهـا ،

ا العلامة ابن خلدون ص ۲۱۲

ا مقدمة ابن خلدون ص ٣

<sup>ً</sup> المكان نفسه

منحازين للمواقع التي حملوا رؤيتها بوعيهم و إحساسهم، و دائماً في ظلّ حركة نواصليه مع الماضي الحاضر جلياً في زمانهم .

خلافاً لذلك فإن المؤرخ الموضوعي ، ليس معنياً بالتحوال وراء حدود النص "اليارد" أو الاحتكاك بمشاعر صاحب، ولكن من صلب مهمته ، تفكيك عناصر هذا النص من دون العبث فيه ،و الوصول من خلال قراءة نقديه له إلى رؤية اكثر مقاربة للحقيقة التاريخية . فلا سبيل في النتيجة سوى اقتحام الخطر و هذا من طبيعة المؤرخ و صميم دوره ، الا إذا كان عازفاً عن الإبحار مكتفياً بالمكوث على الضفاف. "لا توقف إذاً -كما قال الصديق ، الكاتب ، المبدع طلال سلمان '- لا محطة نهائية له (المؤرخ). الجزئيات فضاء بلا نهايات ، و عليك إعادة تجميع المتماثل والمتناقض لتكوين صورة أوصور تعيدتجسيد اللحظة و النظام ٌ " . و لعله من هذا الباب بالذات يصّح الدخول في موضوعة عبد الله بن سبأ ، المتداخلية في خطوط الحدث - الفتنية، الأشد خطورة في مسار التاريخ الإسلامي. و صاحب هـ له الشخصية ، و إن تَحْنب الدارسون حتى وقت متأخر ، البحث مباشرة في ملابسات دورها و مؤثراتها الفعلية في متغيرات المرحلة ، تفرّد بذكره إخباري معروف هو سيف بـن

ا صاحب ورئيس تحرير حريدة السفير

٢ جريدة السفير ( ٢٢ / ٢ / ١٩٩٦ )

عمر النميمي ، دون أن ياخذ بروايته سوى مؤرخ من الكبار المكرّسين ، وهو أبو جعفر الطبري . ومن هنا تبدأ فصول آكثر المسائل تعقيداً في هذا التاريخ ، إذ أن صاحب" الرسل و الملوك" المتميز بحيظته ، وهو الفقيه أساساً، أورد هذه الرواية دونما تشكيك أو ما يقاربه بها، مخالفاً ما لجأ إليه أحياناً قليلة في تاريخه الطويل. و لعل الباحث لا يجد من هذا المنظور سوى التعامل مع نصي قائم ، اعتمده مؤرخ رصين مثل الطبري ، و لكنه انطلاكاً من نقاط ضعف بارزة في الرواية ، تخالجه الشكوك في تفاصيلها قاطبة ، حيث الطبيق اليها ملئ بالألغام ، و السير في شعابها محفوف بـ "المغطر".

و على الرغم من دخولي مُبكراً و على مستوى مكتف ، حلبة هذه المرحلة ، فقد أعرضت عن التوغل في الموضوعة " السبقية" ، انطلاقاً من خلل واضح في الرواية وعدم اتساق مع المناخ العام المندرجة فيه . و لكن حدث مؤخراً أن مجلة فكرية جديدة ، كلفني المشرفون عليها بدراسة في هذا الموضوع ، فلم أر بداً ~ وقد استجبت للأمر – أن أخوض فيه و أستعيد قراءته دون أن تغيب عن البال صعوبة المهمة و دقتها وخطورتها.

وبالعودة إلى مصدر الرواية في تناريخ الطيري، وجدتني مصطدماً بضحالة المادة التي جناءت مبعثرة في سياق السنوات الثلاثية و الثلاثين والخامسة و الثلاثين للهجرة. و اعتصارها أن يهودياً من صنعاء (اليمن)،اعتنق الإسلام في هذا العهد و أخذ يدعو لرجعة النبي و الوصية لعلي ، منتقداً بقسوة الخليفة و مندداً بسياسة الانحراف لإدارته . فالتقى من هذا المنطلق بشخصية صحابية (أبو ذرّ الغفاري) ، كانت تقوم يحركة في هذا الاتجاه ونسبت إليه (إبن سبأ) الرواية ، تشكيل دعوة سرية امتدت من البصرة إلى الكوفة ،فالشام و مصر حيث انخرط فيها عدد من كبار المسلمين كان بينهم أبو ذرّ و آخرون من الصحابة والقيادات البارزة في المرحلة .

هذه الرواية التي لم يشارك الطبري فيها معاصروه من المؤرخين. المكرّسين ، إنما يتحلى ضعفها الأساسي في هذا النفرّد، علماً بأن هولاء رووا سيرة عثمان بتفاصيلها ، دون أن يكون ما ذكره "المسعودي" عن ظهور يهودي مشعوذ في إحدى قرى الكوفة له علاقة بالحركة السبئية. وفي ضوء ذلك ، فإن المقارنة التي هي من أبرز العناصر في الكتابة التاريخية تصبح معدومة في مثل هذا الموضوع حتى لدى الطبري نفسه الذي من عادته إيراد عدة روايات عن الحدث الواحد. و إذا استثنينا ابن الأثير وهو مؤرخ متأخر ، نقل روايات حتى نهاية القرن الثالث عن الطبري - وهو مؤرخ متأخر ، نقل روايات حتى نهاية القرن الثالث عن الطبري

اقتبستها أيضاً من هذا المكان ، ولكن في سياق التصنيف للفرق الدينية، ومنها السبئية منسوبة إلى مؤسسها عبد الله بن سباً.

وكانت هذه الرواية ما تزال متداولة من جانب فريق يقبلها من المؤرخين ، انطلاقاً من رؤيته الدينية التي ربما تتوّحد فيها النظرة إلى الحليفة " الشرعي" مع "شرعية" النص التاريخي، وفريق آخر له اجتهاده في النظرة إلى الاثنين ، و ينطلق من ثوابست أساسية في هذا المجال. و لم تخرج إلى مستوى الجدل إلا في النصف الأول من هذا القرن ، حين تقرض لها الكاتب الكبير طه حسين في دراسته القيمة " الفتنة الكبرى". ولعله هو اللذي كان ابن خلدون موضوعاً لأطروحته في الدكتوراه و استنار بفكره في اعتماد العقل طريقاً إلى الحقيقة ، كانت له ريادته في إعادة قراءة المحركة السبئية و إحضاع صاحبها أو دوره لعملية نقد صارمة أوصلته في النهاية إلى المضك بوجوده ، فاتحاً بذلك الباب أمام قراءات مشابهة إلا المناخ برجوده ، قراءته في الملاحظة و التحليل و الاستنتاج.

و الواقع أن وقناً غير قصير مرّ على هـذه الدراسة قبل أن تُحـدث. تغييراً فعلياً في منهج الكتابات التاريخية حول هذه المسألة، إذ بقيت النظرة بصددها محكومة بالتراكم القائم على الرواية . و لكنها أحذت في ستينات القرن تحرك الحوافز لإعادة القراءة في هذا الموضوع ، ابتداءً بالمؤرخ السيد مرتضى العسكري الذي دفعه الاهتمام به إلى إحـراء تقويم شـامل لمجمـل روايات سيف بن عمر ، و منها روايته عن عبد الله بن سبأ في كتاب يحمل اسم الأحير و " أسطورته " . ولا نريد استباق الأمور هنا للحديث عمًا أضافه العسكري إلى هذه المسألة ، تاركين ذلك إلى حبته في كتابنا . على أن الدراسة التي و ضعها مؤخراً هشام جعيط عن "الفتنة" ، وما انطوت عليه من نظرة - على اقتضابها - إلى الموضوعة السبئية، ما يجدر التنويه به ، وهي صادرة عن قراءة نقدية وواعية .

وييقى في النهاية أن هذا الكتاب لم يكن الهمدف منه الدحول في حدل حول الداعية السبئي، سواء كان شخصية واقعية أم اسطورية ، و إنما همو محاولة قراءة جديدة ، حدثاً ودلالة ، داخل النص التاريخي وزمانه ، ذلك الذي تبقى العلاقة معه هي الأساس ، وليست شخصية "البطل" الني تصبح ثانوية في ركوب " الخطر" ، حيث لا تنهي معاناة المورخ.

بيروت في ۴ / ۱۹۹۳ / ۱۹۹۳

القسم الأول

عبد الله بن سبأ الحدث والدلالة

#### الاسرائيليات

تندرج حركة عبد الله بن سبأ فيما يُعرف بالإسرائيليات في التداريخ الإسلامي ، و التي كانت تجلياتها في يشرب ، حيث تداول اليهود - أو قيل ذلك - أعباراً عن ظهور قريب لنبي، و أخذوا يتوعدونـه و يهددون من يعتقد به . فكانوا - حسب رواية الطيري - إذا حرى حديث بينهم و بين العرب( الأوس والخزرج ) قالوا لهم : إن نبياً قد أضل زمانه ، تتبه و نقتلكم معه قتل عاد و إرم ا " .

ولعل حديث الاسرائيليات كان أحد الموضوعات البارزة التي أولاها عناية كبيرة الاخباريون المسلمون إلى جانب اهتمامهم بسيرة الرسول. فكان من روادها كعب الأحبار و هو عالم كبير من يهبود البمن عاصر دعوة الإسلام و لكنه تأخر في الانضمام اليها حتى خلافة أبي بكر <sup>٧</sup> ، أي بعد رسوخ هذا الدين و انتشاره على مساحة واسعة خارج شبه الجزيرة العربية ، واصبح حينذاك مرجعاً للأخبار لما قبل الإسلام . فقد تتبع بعض هؤلاء الإخبارين بشغف الفترة السابقة على الإسلام ، في عاولة منهم

ا – تاريخ الطبري ج ٢ ص ٣٥٤

ا سهيل زكار ، التأريخ عند العرب ص ٣٤

لربط الحاضر بالماضي ، وما يمكـن أن تضيف. في التعرّف علـى الظروف والعوامل المؤثرة في العقيدة ، المتصلة جفورها بالحنيفية.

كان كعب الأحبار - و قد ظل مشكوكاً بإسلامه - أوّل المروّحين للإسرائيليات على نطاق واسع ، مما جعل الأحيرة تتحد ذلك الحير في الراديات التاريخية العربية . و ثمة من يرى أنه بحرّد انتهازي ركب موجة الإسلام ، و لم ينفك مستخدماً ذكائه للطمن في "سلفية" اللدين و إظهار ما لليهود من معرفة واسعة بالغيبيات . حدث ذلك أو شيئ منه في عهد عمر بن الحقلاب ، الذي تتبه لما يضمره اليهودي المخضرم ، فيروي الطبري أن الحليفة عندما أراد إقامة للسجد في بيت المقدس بعد فتحها ، استدعى كعباً وساله :" أين ترى أن نجعل المصلى ؟ فقال إلى الصحرة ، فقال (عمر) ضاهيت والله اليهودية يا كعب ... بل نجعل قبلته صدره ... فإنا لم نؤمر بالصخرة و لكن أمرنا بالكعبة" ".

وعندما توعد أبر لولوة الخليفة عمر ، كمان كعب حماضراً بدوره "المشبوه " مضفياً على الحادثة مسحة "توراتية" تذكرنا بتلك الأحواء السيّ سبقت هجرة النبي إلى للدينة . و في هذا السياق يروي الطبري ، أن كعباً جاء الخليفة في اليوم التالي فقال له " يا أمير المؤمنين اعهد فإنك ميست في

۱ السلفية هنا يمعنى الابداع و الريادة . انظر لسان العرب ج ٩ ص ١٥٨

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> الطبري ج ۳ ص ۲۱۱

ثلاثة أيام. قال عمر : و ما يدريك ؟ قال اجده في كتاب الله عـز و حـل الته, اة : قال عمر : الله أنك لتجد عمر بن الخطاب في التوراة ؟ قال اللهم لا، ولكني أحد صفتك و حليتك و أنه قد فني أحلك ". و على الرغم من أن احداً لم يأخذ بصحة أقوال كعب في المدينة ، فإنــه علــي مــا يبدو لم يكن بعيداً عن التهمة بأنه ضالع بصورة ما في عملية الاغتيال ، مما دفعه ربما بسبب ذلك الى الخروج من الحجاز و الانزواء في حمص من ولكن الملف برمّته طوى بأمر من الخليفة الجديد ، لأن التحقيق لـو فُتـح لطال شخصيات كانت لها مصلحة في غياب الخليفة القوي ، و همي المني ألمح اليها عبيد الله بن عمر ، بعد قتله ثلاثة " اعتبرهم ضالعين مباشرة في الاغتيال قائلاً: " والله لاقتلن رحالاً ممن شرك في دم أبي، " يعرّض بالمهاحرين و الأنصار" حسب الرواية التاريخية ً. و كان علمي قـد طـالب بإحراء محاكمة للمتهمين ، بمن فيهم ابن الخليفة السابق ، ألا إن ذلك لقى معارضة من " بعض المهاجرين " فضلاً عن عثمان الذي حسم الأمر على الطريقة "الأموية" ، حين تحمل دية القتلى من ماله الخاص" .

الطبري ج٤ ص١٩١

العبري ج، عن ١٢١٠ أ زكار المرجع السابق ص ٣٤

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> حفينه و الهرمزان و انية أي لؤلؤة . الطبري ج£ ص٢٣٩

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المكان نفسه

<sup>°</sup> الطيري ج٤ ص ٢٣٩

ينطوي كعب الأحبار بعيداً عن الاضواء في "منفاه" ، ولكن مدرسته ظلت قائمة تجذب اليها أولئك الذين أغراهم الدخول إلى عالم الأساطير و البحث في التاريخ المحهول لما قبل الإسلام . و قبل موته نُسب له القـول في بحال التنبؤ : "لن يملك أحد هذه الأمة ما ملك معاوية " . و قد تصدى لهذه المسألة بشكل حاص ، الاخباريون اليمنيون الذين و حمدوا في الاسرائيليات مادة خصبة للتعرف إلى تاريخ بلادهــم القديــم . ومــن أبــرز هؤلاء : وهب بن منَّبه و عبيد بن شريه في القرن الأول الهجري ، إذ راكم كلاهما وبدافع التعصب لموطنهم - كما يعتقد الدوري - أخباراً عن تاريخها هي عبارة " عن مزيج من القصص الشعبية و الاسرائيليات ، و حاولوا بذلك تمحيد عرب اليمن ، بـأن نسبوا إليهــم أمحـاداً في الحـر ب و الصنعة و اللغة و الأدب و حتى في الدين ليدلُّلوا على انهم سبقوا عرب. الشمال في أبحادهم أو أنهم لا يقلُّون عنهم في ذلك" ٢ .

و قد تمتع عبيد بن شريه بشهرة خاصة في هذا المجال، لاسبما و أنه عمّر طويلاً و عاصر معاوية بن أبي سفيان الذي كان له شـخف بسـماع قصص التاريخ، " ويستمر – حسب رواية المسعودي– إلى ثلث الليل في أحبار العرب و أيامها و العجم و ملوكها و سياستها لرعيتها و سير ملوك

ا السيوطي ، تاريخ الخلفاء ص ١٩٥

عبد العزيز الدوري ، بحث في نشأة علم التاريخ عند العرب ص ١٥

الأمم و حروبها و مكايدها ... و غير ذلك من أخبار الأمم السالفة' ". وغالباًما استدعى معاوية عبيداً ليحدثه بمثل هذه الاخبار التي كان كثيرهـــا علىما بيدوملفّقاًريدخل في نطاق الاساطير أكثر من الواقع .

وهكذا يدخل الفكر اليهودي عبر التاريخ الى تراث العرب ، فيشكّل مادة أساسية في أخبار المرحلة السابقة على الاسلام . و كان أكثر من ركّ له في ذلك الوقت المبكر الذي شهد بنايات التكوين التاريخي ، وهب بن منه ،وهبو ولد لأم عربية في اليمن ، ألا أن الفموض يحيط بنسب أبيه ، إذ يرى المؤرخ زكّار بأنه يتحدر من "الأبناء" الفرس و ربما اعتنى اليهودية . ولكن وهباً سارع إلى الانخراط في الاسلام ، و توصل إلى أن يكون " من خيار التابعين ... ومات وهو على قضاء صنعاء "كما حاء في تصنيف ياقوت الحموي له " ، و الذي و صفه أيضاً ، بأنب الصاحب القصص ... كثير النقل من الكنب القديم المعروفة

ا مروج اللعب ج٣ ص ٣١

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> سهیل زکار ، المرجع السابق ص۳٦ <sup>\*</sup> معجم الادباء ج۱۹ ص ۲۵۹ – ۲۲۰

أ المصدر نفسه ج١٩ ص٩٥٩

وهب ، الا أنه اهتمّ أساساً- شأن عبيد بن شربه - بتاريخ اليمن ، دابحـاً الكثير منر الاسر ائيليات بالأساطير العربية القديمة عنه <sup>١</sup> .

المنبو من المسرسيب بالمساور المربية المنبع على المسترسيب المسترسيب المسلم و لاشك أن تأثير الاسرائيليات ظلّ واضحاً ، و لوقت غير قصير ، في الأعمال التاريخية للعرب المسلمين ، حتى إذا كان عصر المؤرخين الكبار في القرن الشالث المحجري ، بات من المالوف في منها جهم ، و ضمع مقدمات لتواريخهم تتسع لقصص الانبياء السابقين ، وهو ما يندرج أيضاً في باب الاسرائيليات من كما من اليعقوبي والطيري و على هذا النحو سار المؤرخون في القرون التالية ، المحاءت مقدماتهم مزدهمة بأخبار الأسم القديمة ، لاسيما أحبار بسئ اسرائيل.

وإذا كان المؤرخون الأوائل، في انكبابهم على التاريخ للاسلام، قـد رأوا أن عملهم لا يكتمل الا بالعودة الى ما قبله، فإن موجة الاسرائيليات - ربما عن غير قصد - لم تعدم تأثيراً في أخبارهم، لاسيما تلك النئ يشوبها تلفيق عن حركات المعارضة. و ليس بعيداً أن تكون شخصية

ا شاكر مصطفى ، التاريخ العربي و المؤرخون ج1 ص١٣٨. الكان نفسه

<sup>ً</sup> تاريخ اليعقوبي ج١ ص ٢٤ و ما بعدها

<sup>\*</sup> تاريخ الرسل و الملوك ج١ ص٢٧٢ و ما بعدها

عبدالله بن سبأ من ضمن ما لققته الروايات التاريخية ، في سياق الدفاع عن الشرعية الممثلة بالحلافة ، و التي كمان المؤرخون عموماً يدورون في فلكها و يرون أنها رمز وحدة المسلمين ، كاتناً من كان القمائم بأمرها . و هي مسألة لا تعدو المنهج في النهابية ، لأن المؤرخ محكوم بالنص ولاسبيل أمامه سوى الالتزام به، ولكنه انطلاقاً من الخيرة وما يتمتع به من ثقافة تاريخية ، فضلاً عن النظرة النقدية التي يتوصل اليها ، يستطيع ، ومن غير صعوبه التعييز بين الروايات ، شأن الذين حققوا في أحاديث الرسول فنبلوا الكثير مما ليس مقبولاً منها . و الشك يصبح هنا من واجبات المؤرخ ، دون ان يكون غير وسبيلة لاكتناه الحقيقة التاريخية ، لأن الامتسلام للنص معناه الإصطلام ممنطق الحدث المذي خضع لاعتبارات رعاسة المؤنب الموضوعي فيه .

هي ابنة خوليان حاكم سبته الذي ارسلها الى بلاط الملك لذريق ( رودريك ) في طليطلة
 للتأدب بآداب الملوك . فبهر جمالها الملك الذي اعتدى عليها ، نما اثار حقد خوليان الذي انصل...

مدسوسة من المؤرخين الأسبان، كأحد العوامل التي مهدت لفتح بلادهم ، دون أن يكون لهـا مـن هـدف سوىتشـويه الانجـاز الـذي حققـة العـرب المسلمون في اسبانية.

ومكذا تسرّبت إلى الفكر التاريخي العربي الموثرات اليهودية، مؤدية الى تراكم الأساطير و الغيبيات فيه ، دون أن يقتصر ذلك على الحقبات السابقة على الإسلام ، ولكنها انعكست بصورة ما على أحملات بعده ، لم تخل أحبارها من نفس أسطوري . ولم يتنبه المؤرخون من أقطاب المدرسة الحديثة كثيراً إلى هذه المسألة ، خصوصاً و أن الغالبية منهم المغلث نقد النص التاريخي ، عا جعل أعماهم محاكاة لإعمال الاسلاف في المضمون و الاسلوب و حتى في طريقة التفكيم . و عندما ترجم المؤرخ حسن ابراهيم حسن ، كتاب المستشرق الهولندي " فنان فلوتن" المؤرخ واضحابالمناخ السائد في القرون الهجرية الاولى ، فاستبدل

<sup>-</sup>بالعرب وحرّضهم على غزو اسبانيا ، مقلّماً لهم المساعدات العسكرية حسب الرواية التاريخية . ابن الفوطية ، تاريخ افتتاح الأندلس ص ٣٤

<sup>&#</sup>x27; ترجمه ني التلاتينات من هذا المترن تحت عنوان " السيادة العربية و الشيعة و الاسرائيات في عهد بني أمية " . وقد قمت بإعادة ترجمه عام ، ۱۹۸۸ . و صدرت مؤخراً طبعة ثاك له حاملة العنوان الأكثر مطابقة للأصل الفرنسي ، وهو : السيطرة العربية و التنسيم و المعتقدات المهانية في ظار علاقة بن امية

بـ"المعتقدات المهدية" (في العنـوان) ، "الاسرائيليات" السي وجدهـ أكثر ملاءمة لمنهاجه المتطابق الى حد كبير مع منهاج المؤرخين الاوائل.

#### من هو عبد الله بن سبأ

بعد هذا المدخل في المنهج ، نتساءل إذا كانت شخصية عبد الله بين سبأ من انتاج ذلك الموروث " الاسرائيلي " الذي احتزنته الذاكرة العربيــة قبل مرحلة التدوين ، او بمعنى آخر ، اذا كانت مجرد اسطورة على هامش الأحداث ، أم حقيقة تغلغلت في نسيجها ، و بالتالي كنانت وراء ذلك المنعطف الأكثر خطورة في تاريخ الاسلام ؟ هـذه القضية ظلت ساكنة خلال قرون عديدة ، ولم يتعد التعبِّض لها ما جاء في رواية سيف بين عمر" المفردة " عنها، أي انه تّم التعامل معها على أساس أنها حزء لا ينفصل عن سياق ما عرف بـ " الفتنة" الاولى، بل من أدوات تفجيرها. الرئيسةعند بعض المؤرخين . ولقد بقى ذلك قائماً ، ما بقى المنهج التاريخي متوكعاً على منهج الرواية الخبرية، بعيداً عن أي نقدتحليلي أو مقارنة . على أن "السبئية" - دعوة ابن سبأ- اصطدم بها لأول مرة في هذا القرن، الكاتب الكبير طه حسين، وهمو وإن لم يكن مؤرخاً الا أنه امتلك حسًّا تاريخياً مرهفاً ، مكّنه من الخوض في اشكاليات مهمة على

مساحة المرحلة .و قادته أبحاثه حـول ابن سبأ الى التشكيك بظهـوره في الاصل ، فاتحاً الباب أمام إعادة النظر في هذه المسألة و غيرها من المسائل في التاريخ الاسلامي. غير أن الشك يصبح يقيناً لدى مؤرخ معاصر ، وهو السيد مرتضى العسكري الذي تصدي على نطاق واسع لشخصية ابن سبأ ، متوجاً جهوده بكتاب قارب فيه المنهج العلمي و قـد صـدر في ستينات هذا القرن تحت عنوان" عبد الله بن سبأ وأساطير أخرى". نقول قارب هذا المنهج ، لان الدخول كلياً فيه يقتضى الحيادية التامـة وعـدم الانطلاق من فكرة قائمة في تفسير التاريخ ، اذ أن العسكري يتعامل مسبقاً مع موضوعه على اساس أنه رواية ملفقة هدفهـ النيـل مـن علَّى ، حيث المبدأ بالعودة الى النص، وأي استنتاج يصل اليه انما يكون من داخل هذا النص وليس بعيداً عنه . و لانقصد هنا التبحيس بما قام به هـذا العالم المحقق ، ولكن الانحياز الذي يتجلى ابتداءً من المقدمة في الكتاب ، وذلك على قاعدة الرفض المطلق لوجود هذه الشخصية ، جعل منه طرفًا " مقاتلاً" ، أكثر منه مؤرخاً هادئاً يتوخى فقط الحقيقة التاريخية.

إن ما تردد من عبارات " منوترة "- إذا جاز التعبير - في مستهل الكتاب ، جاء استجابة لهذا الموقف الذي يسارع "العسكري" الى إعلانه . ومن ذلك: " يتلخص ما زعموا بأن يهودياً من صنعاء الهمن

أظهر الاسلام في عهد عثمان و اندس بين المسلمين ..... و سحوا بلط قصتهم عبد الله بسباء ولقبوه بابن الأمة السوداء.... و زعموا أن السبيين أينما كانوا أحدوا يشهرن الناس على ولاتهم .. وزعموا أن المسلمين بعد أن بايعوا علياً و خرج طلحة و الزبير لحرب الجمل ، رأى السبيون أن رؤساء الجيشين أحلوا يتفاهمون ... فاحتمعوا ليلاً و قرروا أن يندسوا بين الجيشين و يشيووا الحرب ... وزعموا أن حسرب البصرة.. وقعت هكذا دون أن يكون لرؤساء الجيشين فيها رأى أو علم ... إلى هنا يتهي هذا القاص من نقل قصة السبيين ولايذكر بعد ذلك عن مصيرهم شيئاً" .

ولعل نفي الكاتب على هذة الصورة لشخصية ابن سبأ ، قد يؤدي الى عكس ما يتوخاه ،أي الى تكبير هذه الشخصية و نسب أعمال خارقه اليم عكس ما يتوخاه ،أي الى تكبير هذه الشخصية و نسب أعمال خارقه الله ) ، حتى لو أشارت الى ذلك الرواية وفي هذة الحالة فإن منظوعاً عن الذي يعني المؤرخ و ليس الحدث نفسه ، محصوصاً إذا كان مقطوعاً عن سياقه او على تنافر معه. فإذا توقفنا عند حرب الجمل التي وردت في النص السالف كمسرح للسبقة ، فإنها- و استناداً الى مجموع الروايات- قد نضجت فكرةً في مكة بعد التتام قادة المعارضة لعلى (طلحة ،الزبير ،

ا مرتضى العسكري ، عبد الله بن سبأ و أساطير أخرى ص ٢٩ - ٣١

عائشة) و موافاة يعلي بن منية التميمي ( والي عثمان على صنعاء ) لهم ، ومعه خراجها ، حيث أسهم و الزبير وعبد الله بن عامر ( والي البصرة في عهد عثمان ) في تمويل حركتهم المناوقة للخليفة أ . وقد اختيار هولاء البصرة بعد دراسة دقيقة ، كونها مهيأة أكثر من غيرها لتشكيل بؤرة يعملون من خلالها على إسقاط خلافة على . و ليست الحرب التي وقعت يعملون من خلالها على إسقاط خلافة على . و ليست الحرب التي وقعت فيها الا محصلة حتمية لحروج قادة المعارضة في جو مشحون أساساً بالعداء للخليفة ، والذي لم يكن بحاجة الى عنصر آخر يسهم في شحنه و الجراً الى الصدام المسلح.

و في ظل هذا المناخ ، ذهبت سدى مناشدة على لهم "في الدماء" ، اذ " أبو الا الحرب " كما يقول المسعودي . كما تبدد تحذير الممول الرئيس للحركة ( يعلي بن منية ) الذي قدّر صعوبة الموقف في البصرة ، وأحد يتجه بأنظاره الى الشام " ، حيث اسس معاوية سلطة قوية فيها ، متقاطعاً في ذلك مع عبد الله بن عامر الذي نصع بعدم تجاهله:" فان غلبتم علياً فلكم الشام وإن غلبكم على كان معاوية لكم جَنّة" .

أالطيري ج ٤ ص ٤٥٠ ، ابن الاعثم ، فتوح ج ، ص ٧٩

<sup>&#</sup>x27; مروج الذهب ج ٢ ص ٣٦١ '' الإمامة و السياسة ج ١ ص ٥٦

ا المكان نفسه

والسؤال مازال قائماً .... من هو عبد الله بين سبا ؟ و بداية لابد من القول - وهذا ما تنبه لـ أولاً طـ حسين و حاض فيـ على نطاق واسع مرتضى العسكري - أن الطبري تفرّد من بين مؤرخي جيله الكبار، بذكر هذة الرواية المنسوبة للإخباري سيف بن عمر التميمي . و لعل هذا الطبري الذي تستهويه التفاصيل و عُرف عنه عدم الاكتفاء برواية واحدة، خلافًا لمعاصريه الذين تعمَّدوا الانتقاء في رواياتهم ، كان يجنح احيانًا عـن هذه القاعدة، فيقع في شرك الرواية المفردة في اكثر من موضع من تاريخه المطوّل ، منحرفاً بها عن السياق مكاناً و زماناً ، وعن المنهج الـذي الـتزم به على مساحة واسعة منه. ومن ذلك تلك الرواية الغريبة – وهي لسب ايضاً- التي تتحدث عن غزوة أمر بها الخليفة عثمان الى الأندلس ، دون أن يكون العرب المسلمون قـد انتشـروا نفوذاً فعلياً ما يتعـدى برقـة في افريقيه . و إذا توقفنا عند الجزء الرابع من "تاريخه" ، والذي تغطمي مادته أحداثاً شديدة الاهمية في التاريخ الاسلامي (١٦- ٣٦هـ)، سنجد غالبية المرويات عن هذه الفترة مسندة الى سيف بن عمـر. و هـذا الأحير لايتمتع كإحباري بالثقة نفسها التي يتمتع بها الآحرون ممن اعتمد علمي رواياتمهم الطبري ، الامر الني يدعونا السي الحنر من ركمام

ا تاريخ الطبري ج ٤ ص٥٥٥

الروايات لدى هذا المؤرخ، حيث انصبت غزيرة في مكان و تخلخلت حتى الرواية الوحيدة بل للبتسرة في مكان آخر.

و بالعودة الى رواية سيف عن ابن سبأ ، فإننا الانعثر فيها الا على القلل جداً من سيرة هذا الرحل ، نشأة و سلوكاً وتوجهات، قبل ان يبرز فعاة في ذلك الدور المنسوب له مخترقاً و على غير مألوف ، البنية الفكرية السياسية للمسلمين " في المدينة " و الامصار . فقد اكتفت الرواية بوصفه أنه " كان يهودياً من أهل صنعاء ، أمه سوداء ، فأسلم زمان عثمان ، ثم اتكل في بلدان المسلمين بحاول ضلالتهم فيساً بالحجاز شم البصرة ، شم الكوفة ، ثم الشام، فلم يقدر على مايريد عند أحد من أهل الشام فأخرجوه حتى أتى مصر ، فاعتمر فيهم فقال لهم فيما يقول : لعجب ممن يزعم ان عيسى يرجع و يكذّب بأن محمداً لايرجع . وقد قال الله عزو وحل (إن الذي فوض عليك القرآن لُرادك إلى معاد ) .

و قال لهم بعد ذلك:" إنه كان ألف نبى ، ولكل نبى وصي ، وكسان علي وصي ، وكسان علي وصي محمد ، ثم قال: محمد خماتم الأنبياء و علمي خماتم الاوصياء. وقال بعد ذلك "من أظلمُ ممن لم يجزٍ وصية رسول الله (ص) ووثب علمي وصيّ رسول الله (ص) . وتناول أمر الأمة ! ثم قال لهم بعد ذلك: إن

ا سورة القصص الآية ٨٥

عثمان أخذها بغير حق ، و هــذا وصي رسول الله (ص) ، فـانهضوا في هذا الامر فحرّكــوه ، و ابـدأوا بـالطعن على أمرائكــم ، وأظهــروا الامـر بالمعروف و النهي عن المنكر تستعيلوا الناس ، وادعوهم الى هذا الأمر"ا

هذه بحمل افكار ابن سبأ في القســم الاول مـن الروايـة و هـي تركـز

على قضايا أربع رئيسة :

١ – فكرة الرجعة بالنسبة للرسول محمد.

٢-التأكيد على حق علي بالخلافة كوصي للنبي

٣– الطعن بعثمان الذي تولى الخلافة بغير حق .

٤ –التحريض على الثورة.

و لم يكتفر ابن سباً -ودائماً حسب الرواية - بيثُ هذة الأفكار ، وإنما يسعى إلى الترويج لها في الامصار ، حيث أصاب على ما يبدو شيئاً من النجاح في مصر ، كونها أقل تأثراً بالعصبيات القبلية مسن الامصار الاخرى. فأخذ يستنهض أهلها ، الامر الذي أثمر بعد وقت قصير عن موقف كان الأكثر تطرفاً ضد الخليفة عثمان . و لكن المؤرخ لا يدع مثل هذة الرواية قبل أن يجابه أسئلة لابد من طرحها في هذا السياق :

الطبري ج ٤ ص ٣٤٠ - ٣٤١

١- كيف استطاع هذا الرجل وهو حديث العهد جداً بالاسلام ، أن يصل على ذلك النحو من السرعة الى الموقع الذي صار اليه ، متحدثاً بأمور تمس عمق المعقد الديني ، و بالتالي الانتقال بالسرعه نفسها الى قيادة التيار المناهض للخليفة على كامل مساحة الدولة الراشدية.

٢- هل كان ابين سبأ يقوم بهلذة الحركة بحافز اصلاحي ام بحافز تضليلي انطلاقاً من خلفيته اليهودية ، و استطراداً هل كان يتحرك عبر قناعات خاصة به ، أم أن قـوة خفية كانت تخطط وراءه وتلفع به الى الواجهة .

٣- علاقته بعلي ! كيف بدأت ؟ و لماذا كنان الانحياز له؟ هماذا مائة مواية معرى . فقد كنان لعلي مائة المواية أخرى . فقد كنان لعلي أنصار كثيرون ، متحمسون لحقة بالخلافة ، فلم جاء التركيز على شخصية من خدارج النحية التي عمل على استقطابها و استمد منها حضوره المعنوي البارز في ذلك الوقت ؟.

٤-هل كان ابن سبأ فعلاً هو الموجّه للتيار "الاصلاحي" المعارض لعثمان؟. و هذا يعني لو قبلنا به ، أننا نلغي تلك المقدمات التي كانت سابقة على حركته . فالرواية التي تتحدث عن انتقاله الى مصر ، تندرج في العام الخامس و الثلاثين للهجرة ، فيما كانت حركة أبسي ذر الغفاري في العام الثلاثين منها. و بعدها بثلاثة أعوام قامت حركة أبسي ذر الغفاري في الكوفة ، متصديةً لوالي عثمان ، مسعيد بسن العماص ، وسياسته الاقتصادية بشكل خاص ١ .

٥- هل كان هذا الداعية ، و انطلاقاً من الرواية، شخصية خرافية اصطنعها خيال سيف لاضفاء عنصر جديد على روايته ، يميزه عن غيره من الاخباريين الذين خلت رواياتهم من أية اشارة لها، أم أنها شخصية انتهازية توخّت ركوب موجة السخط على عثمان، و صولاً الى أهداف لم يتح ذلك العهد تحقيقها ؟ ...

هذة الأسئلة - عدا الشبك الذي تشيره - حول شخصية ابن سبا وقدرته " الفائقة" على الدخول في نسيج المجتمع الاسلامي في ذلسك الوقت، فإنها تكشف ضعفاً في رواية سيف ، بإهمالها نقطة أساسية وهي ان يتاح لإبن سبا ، ولما يكن قد مضى سوى القليل من الاعوام على اسلامه، التصدّي لمسائل كانت ما تزال من شبأن النحبة أو من يُسمون بنوي السابقة . ولا يتوقف الامر عند هذا الحدّ، فهذا الرجل " الخارق" - وفقاً لما حاء في القسم الشاني من الرواية - يصبح له جهاز تنظيمي متقن، و دعاة منتشرون باسمه في الامصار ، مما يذكّر بجهاز الدعوة العباسية التي احتاجت الى سنوات طويلة لتنظيم نفسها على ذلك النحو .

ا الطبري ج٤ ص٣١٨

تتابع الرواية فتقول: "بتّ (ابن سبأ) دعاته ، و كاتب من كان استفسد في الامصار و كاتبوه و دعوا في السّر الى ما عليه رأبهم ، وأظهروا الامر بالمعروف و النهي عن المنكر و جعلوا يكتبون الى الامصار يضعونها في عيوب ولاتهم ، ويكاتبهم اعوانهم ، عثل ذلك ، ويكتب اخوانهم ، عثل ذلك ، ويكتب اخوانهم ، عثل ذلك ، ويكتب أهل كل مصر منهم الى مصر آخر ، عما يصفون ، فيقرأوه أولئك في امصارهم حتى تداولوا بذلك للدينة ، وأوسعوا الارض إذاعة ، وهم يريلون غير ما يظهرون ويُسرّون غير ما

هذه "الدعوة السرية" يهدو ان شيئاً من أحبارها قد تسرّب الى عثمان، فأشار عليه المقرّبون أن يبعث رحلاً ممن يشق بهم الى الأمصار لاستطلاع الأمر. فانتلب محمد بن سلمة الى الكوفةوعبد الله بن عمر الى الشام ، وعمّار بن ياسر الى مصر و أسامة بن زيىد الى البصرة ، فرجعوا جميعاً دون ملاحظة ما يريب ، باستثناء عمار الذي استماله القوم "ومنهم عد الله بن السوداء"

و تنتهي الرواية عند هذا الحدّ ، فلا تشير إلى ماكان مــن أمـر عثمــان إزاء هـــذة الحركــة الــــــيّ تؤلــب عليــه اهــل الامصــار وتدعوهــــم الى

۱ الطيري ج ٤ ص٣٤١

<sup>&</sup>quot; ابن سبأ . المكان تفسه

اسقاطه ولعل ما يستوقفنا في هذا السياق ، تلك السرية التي أحاطت بها نفسها ، في وقت كانت الاصوات مرتفعة في الاحتجاج على عثمان ، والقيادات في الأمصار تشاهب للقدوم الى المدينة .وهذا الواقع لم يخف على الرجل القوي في البيست الاموي ، معاوية بين أبي سفيان ، الذي ترقب سقوط الخليفة : " والله يا أمير المؤمنين لتغتالن او لنغزيين" استناداً الى رواية ثانية لسيف .

ذلك أن وإلى الشام ، وقد رأى صعوبة انقاذ الخليفة في ظل النقمة الواسعةالتي استهدفته ، دعاه آبان اجتماع الولاة في المدينة (٣٤هــ) للانتقال الى الشام :"قبل ان يهجم عليك من لاقبل لك به ، فان اهل الشام على الأمر لم يزالوا". وإذ رفض عثمان " بيح جوار رسول الله (ص) بشيء" ققد تعهد معاوية إرسال جنود لحمايته ، ولكن من غير أن يفي بعهده ، مما جعل الخليفة فيما بعد ، يواجه مصيره وحيداً ودونحا لدخل لمصلحته حتى من الجانب الاموي .

و هكذا فإن " الفتنة " التي اطاحت عثمانـاً ، كـان اكـثر من طـرف ضالع فيها ، بدءاً من قــادة الكوفـة الذيـن عـانوا تسلط الـولاة وتهميـش

ا الطبري ج۽ صد٣٤

۲ المكان نفسه

<sup>&</sup>quot; الكان نفسه

هؤلاء لهم ، وصولاً الى مصر ، حيث كان لمحمد بن ابي بكر الذي عينه عثمان والياً عليها ثم تراجع عن قراره ، دور بـارز في قيـادة الحملة على الحليفة . و لم يكن معاوية خارج هذة الثائرة ، بدفعه الأمور الى المأزق في المدينة ومتحفزاً للانقضاض عندما تسنح الفرصة بذلك . ومن اللافـت أن قادة الأمصار بعد و صولهم الى المدينة وسيطرتهم علىالوضع فيهـا خدلال أربعين يوماً من الحصار للحليفة ، لم نعر خلال هذا الوقت علـى أي أشر فيها ( المدينة ) لعبد الله بن سباً ، و لم نجد في الروايات ، عما.فيهـا تلـك فيها ( المدينة ) لمبد الله بن سباً ، و لم نجد في الروايات ، عما.فيهـا تلـك المنسوبة لسيف ، ما يوحى بأي إتصال له مع هؤلاء القادة .

قد يكون السبب أن ما توخاه ابن سباً فد وصل اليه وهو اندلاع الفتنة بين المسلمين ، فنراجع الى الفلل ، مودياً دوره على أتّم وجه . ولكن هل كانت الدعوه ال علي الذي توجهت اليه الأنظار كبديل ولكن هل كانت الدعوه ال علي الذي توجهت اليه الأنظار كبديل أساسي بعد عثمان ، تندرج في سياق هذة "الفتنة" ؟ فالجواب على ذلك دونه الكثير من الغموض الذي لم تستطع تلك التطورات تبديد شئ منه . فلعله (ابن سباً) خاص " معركته" تحت ستار هذة الدعوة ، لتسويغ حركة " التضليل " التي قام بها و جذب الانصار اليها . و الجواب مرة أحرى ، أن دوره - إن صح و جوده - لم يمت بصلة الى التحرك الذي كان علي يقوده في تلك المرحلة و الذي صب أساساً في اتجاه المحافظة على مركز الحلافة ، والعمل على إنقاذها مور السقوط . ذلك أن علياً

الذي أعدّ نفسه لهذا الموقع بعد وفاة الرسول ، ورأى انطلاقاً من عدة اعتبارات، أنه مؤهل لقيادة الأمة ، أصبح زاهماً بالخلافة بعد هبوب تلك الفتنة و ما تحمله من رياح عاتبة تهدد وحدة المسلمين. و لكن مخاوفه نفسها عادت فألقت به في ذلك الخضم المائع ، حصوصاً بعد انكفاء البقية من الصحابة ، و لم يجد بداً من مواجهة الدور الذي تطلّب رضوحاً أمام المحنة ، و قبل أنه استحاب للبيعة أمام الحاح قادة الأمصار ، وفي طليعهم الاشيز ، استناداً الى رواية يذكرها الطيري .

كانت تلك الحلقة المركزية في رواية سيف عن عبد الله بن سبأ والتي اندرجت في العام الحامس و الثلاثين للهجرة ، حين بلغت الأزمة ذروتهما في المدينة . فوجد هذا الداعية " الدخيل" – كما توحي الرواية – فرصتــه النادرة للتحرك و ركوب الموجة التي أحذت تتسع ، فيما الحليفة المتداعي موقفاً ، يضيق المدى من حوله ويتهي صريعاً في صخب العاصفة .

وعلى الرغم من أن الخائة لم تحمل الكثير مسن المفاحداة ، فران مقتله على ذلك النحو شكّل سابقة خطيرة في تباريخ الاسلام ، إذ فقـدت الحلافة هيبتها ، و لم يتورّع المغامرون فيما بعد عن الانقضاض عليها ، مقتبسين الاسلوب نفسه حين تتعارض مصالحهم مع الخليفة .

ا الطبري ج٤ ص ٤٢٩

و لكن هل كان للسبيين دور في قتل عثمان ؟ ..... هذا نطرحه من باب الشك فقط ، حصوصاً و أن " اتهام" محمد بن ابي بكر بذلك ، أضفى شيئاً من اللبس على هذة المسألة . لقد شاعت " التهمة" في الواقع للدى بعض المؤرخين ، بناءً على أن محمداً كان من اواخير الذين دخلوا على عثمان قبل اغتياله. بيد أن القارئ بدقة تفاصيل ذلك اللقاء الاخير، على عثمان قبل اغتياله و بيد أن القارئ بدقة تفاصيل ذلك اللقاء الاخير، على عثمان قبل العتاب - و إن كان حاداً بين الاثنين - خيرج على اثره محمد ما يشبه العتاب - و إن كان حاداً بين الاثنين - خيرج على اثره محمد "منكسراً" ، حسب رواية الطبري . في هذا الوقت كان " المصريون" أيمكمون حصارهم على منزل الخليفة ، و يتسلق أحدهم "السور" (سودان بن حمران) فيصرعه حسب الرواية نفسها "

ولو عدنا الى ما رواه سيف عن دعوة ابن سبأ في مصر – حيث حققت رما من النجاح أكثر من بقية الامصار- لأمكن القول – من باب الافتراض فقط – أن السبئين تسلّلوا في الوقست الملائم الى صفـوف "المصرين" الذين وضعوا حداً للحصار بقتل الخليفة. ولعل رواية " خليفة ابن خياط " تعرَّز هذا الاتجاه ، إذ تنسب الى الحسن بن على قولاً في

الطبري ج؛ ص ٣٩١

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المصدر نفسه ج£ ص ٣٨٨

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المصدر نفسه ج£ ص ٣٩٤

معرض الردّ على سؤال ، اذا كان فيمن قتل عثمان أحدّ من المهاجرين والانصار ؟ "قال: لا كانوا اعلاجاً من أهل مصر" . ولكن الطريقة التي تم بها اقتحام دار عثمان ، وما صاحب ذلك من انتهاب لبيت المال ، ترجّح النمط البدوي الذي اندرجت فيه قبيلة قاتل الخليفة ، و بالتالي يصبح التأثير الخارجي ضعفاً في هذة العملية التي ألفت مثلها القبائل في "الايام" السابقة على الاسلام .

وإذا حرجنا من هذة الحلقة الاساسية في رواية سيف لتتابع أطرافها في تلك المرحلة ، فلا بة لنا من العودة سنوات خمس الى الوراء ، حين وردت أول انسارة عن ابن سبأ في العام الثلاثين للهجرة ، في سياق الانتفاضة التي قادها أبو ذر الغفاري ضد الحليفة عنمان . و في مقلمة ما يعنيه ذلك أن حركة المعارضة انطلقت من المدينة ، وعلى يمد واحد من النحب في الاسلام الأول ، و أن عبد الله بن سبأ النحق بداعيتها في الشام ، راكباً الموجة تحت ظله ، وضارباً على وتر القضية الأساس في خطابه ، حين بادر - حسب الرواية - بقوله: " يا أبا ذر . الاتمحب الى معاوية ، يقول : المال مال الله ! ألا ان كل شئ الله كأنه يريد أن يحتجنه دو الملمين "

۱ تاریخ خلیفة بن خیاط ج۱ ص۱۹۲

کاریخ علیقة بن خیاط ج۱ ص۱۹۲ ۲ تاریخ خلیقة بن خیاط ج۱ ص۱۹۲

لقد أصاب ذلك الهدف الرئيس عند الفقاري الذي كان يوفع شماره في هذا الانجاه ، منذداً بأستثنار عثمان بالأموال الذي يراها الخليفة أموال الله ، انطلاقاً من مفهومه للسلطة ، بأنها أيضاً " سلطة الله ". فأتى الغفاري معاوية و قال له : "ما يدعوك الى أن تسمي مال المسلمين مال الله ! قال (معاوية و قال له : "ما يدعوك الله يا أبا ذر ، ألسنا عباد الله ، و المال ماله ، و الخلق خلقة ، و الامر أمره . قال (أبو ذر) : فلا تقله . قال (معاويه) : فإني لا أقول : إنه ليس لله و لكن سأقول : مال المسلمين" او لعل معاوية في ردّه المرن على أبي ذر ، إنما يكشف عن أبعاد رؤيته الواقعية في السياسة ، والتي كانت أسلس مشروعه القائم على التوفيق بين الاسلام و الصيغة القبلية المتوازنة ، و هذا ما دفعه الى تفادي الصدام مع الصحابي الكبير ، تاركأ البث بقضيته الى الخليفة .

وهكذا فإن الغفاري الذي قاد حركة التصويب لمسار الحكم في الاسلام ، خالجه الشك ، وهو الصحابي القديم ، بهذا الوافد عليه . فقــد الشتبه به أبو "المدرداء" – و كان مــع أبــي ذر – وقــال لــه : "مــن أنــت ؟ أطنك والله يعددياً". وبعد ذلك تتابع رواية سيف ، محدثة عن الغفاري

ا الطبري ج٤ ص٢٨٣

<sup>&</sup>quot; الطبري ج£ ص٢٨٣

و تنديده بالاغنياء ، وتحويضه الفقراء عليهم ، حتى " ولع " به هولاء ونازعتهم نفوسهم الى التمرد فضاق به معارية و أعاده الى المدينة ، ومنها قام الخليفة ينفيه الى الريذة حيث توفي فيها . أما ابين سبا ، فقد تجاهلته الرواية تماماً ، دون أن تشير في الوقت نفسه الى موقف معاوية منه، خصوصاً وأن ثمة من جاء به الى معاوية محدِّراً : " هــذا والله المذي بعث عليك أبا ذر" .

ويغيب "السبغي " سنوات ثلاث عن رواية سيف ، حتى يعود الى الظهور مرة أخرى في سياق حملة التأديب التي استهدفت في ذلك العامر ٣٣ هـ ) قادة المعارضة في الكوفة و البصرة . فقد فشل ولاة عثمان في حملهم على الاستكانه ، مما دفع الخليفة الى إحالة هذة المهمه الى معاوية الذي قام يها على أكمل وجه . وجاء في الرواية أن رجلاً من عبد القيس وهو حُكيم من جبلة " أفسد في الارض ... فشكاه أهل المذمة و أهل القبلة الى عثمان ، فكتب الى عبد الله بن عامر ( والي البصرة ) أن احبسه و من كان مثله فلا يخرجن من البصرة حتى تأسوا منه رشداً، فحبسه فكان لا يستطيع أن يخرج منها . فلما قدم ابن السوداء ( عبد الله بن طار كله و اجتمع اله نقر ، فطرح لهم ابن السوداء و لم يصرت م،

المكان نفسه

۲۸۳ ص ۲۸۳

فقبلوا منه واستعظموه ، وأرسل اليه ابن عامر ، فسأله :ما انت ؟ فأخسره أنه رجل من أهل الكتاب رغب في الاسلام و رغب في جوارك ، فقــال : ما يبلغني ذلك ، أخرج عنى ،فخرج حتى أتى الكوفة ، فأخرج منها فاستقر في مصر و جعل يكاتبهم و يكاتبونه " ويختلف" الرجال بينهم" . و لعل ما يدعو الى الغرابة هنا ، أن يتحرك ابن سبأ بمثل تلك الحرية ، ويجوب دونما عائق الولايات ، ناشراً أفكاره ضد السلطة التي كانت متشددة في ملاحقة المعارضة ، كما تبدى لنا من الرواية حول سجن حكيم بن جبلة بتهمة هي على الأرجح سياسية ، وما تبع ذلك من نفي آخرين الى الشام . فهذه السلطة التي ضاقت بحركة الغفاري ، وهو سابق في الاسلام و له موقع معنوي بارز فيه ، نجدها تتصرف بشيء من الليونيه مع ابن سبأ ، وهو بعدُ خارج الاسلام أو " راغب " فيه كما عرق عن نفسه في الرواية . فاقتصرت ردّة الفعل إزاءه على نفيه من البصرة ، على الموقف الى دافعين ؟ :

ا الطبري ج٤ ص٣٢٦ -- ٣٢٧

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> الطبري ج٤ ص٣٢٧

<sup>&</sup>quot; الطبري ج٤ ص٣٤٠

إن أركان الحكم جهلوا تفاصيل الحركة " السرية " التي يقودها ابن سبأ، استناداً الى قول عبد الله بن عامر في الرواية " ما بلغني ذلك " .
 إن هؤلاء لم يجدوا فيهاخطراً على "نظامهم" ، كما وجدوا في حركة الغفاري الذي خاطبهم من موقع الاسلام ، يما ينطوي عليه ذلك من إحراج مباشر للخليفة و سلطته " الالهية " ؟ .

وهكذا ، بناءً على هذة الرواية المفردة عن ابن سبها ، فإن الاخير لم يحقق ما توحاه من نجاح ، لا في مركز الخلافة ، ولا في الامصار الثلاثة (البصرة، الكوفة ، الشام ). ولكنه على ما يبدو وصل الى شمىء منه في مصر التي أكره على اللحوء اليها ، ممارساً نشاطه بسرية تامه و بعيداً عن المراقبة المباشرة . و إذا كان من محصَّلات ذلك ،أو من باب افتراضها أن وفد أهل مصر بدا أكثر حدة في معارضته للخليفة عثمان بعد قدومه المدينه، فإن ما حدث في الاخيرة من تطورات خطيرة لم تكن خاضعة كما تبين لمؤثرات مسبقة ، بقدر ما اسهم المناخ الداخلي فيها .ذلك أن قادة الامصار لم يحملوا معهم خطة مبيته لقتل الخليفة وانما طرأت عوامــل حديدة ، جعلت هذا الامر سبيلاً ربما لدى بعضهم للخروج من الأزمة المعقدة. و ثمة ما يمكن التوقف عنده اخيراً في هـذا السياق ، وهـو علاقـة السبئيين بالتطرف الذي أبداه " اهل مصر " إزاء الخليفة عثمان . فأذا رجعنا الى الرواية نجد أن " إخراج " ابن سبأ الى مصر تمّ على يـــد معاويــة بعد لجوته الى الشام قادماًمن الكوفة في العام الخامس و الثلاثين للهجمرة ، أي في العام نفسه الذي توّجهت فيه وفود أهل الأمصار الى المدينه ... فهل استطاع ، و على ذلك النحو من السرعه ، أن يبّـث دعوتـه في هـذا الاقليم ، و أن " يوسع " اتباعه " الارض اذاعة" كما حاء في الرواية <sup>( ؟</sup> .

فهل استطاع ، و على ذلك النحو من السرعه ، ان بيت دعوته في هذا الاقليم ، و أن " يوسع " اتباعه " الارض اذاعة" كما جاء في الرواية " ؟.
ومن اللافت أن " السبني" نفتقده في الحركة التي يُشترض - وفقاً
للرواية - أن يكون في مقدمتها و هي التي تطورت الى قتل الخليفة ( عثمان ) . لعله كان يُحيط نفسه بسريه شديله في ذلك الوقت، حتى إذا احتدمت المواجه في اليصرة بعد اتخاذها مقراً لمناوأة الخليفة على - و دائماً و بالاستناد الى رواية سيف - ظهر بقوة كمحرك للفتنه و داعية للحرب على رأس جماعه من المصرين تدفع في هذاالاتجاه " . وكانت تلك آخر مرة يتردد فيها ذكر السبني ، معبرة عنه الرواية بإين السوداء أو عبد الله ابن السوداء أو عبد الله ابن السوداء .

ولكن السبئيين كتيّار مسيبقى لهـم دور بعد نهايـة حـرب البصـرة ، متخذيـن حـيزاً مستقلاً عـن الخليفـة ( علـي) . فقـد حـــاء في الروايـــة : "واعحلت السبئية علياً عن المقام ، و ارتحلوا بغير إذنه ، فارتحل في آثارهـم

الطبري ج٤ ص٢٤١

۲ سیف بن عمر ، الفتنه ص ۱ ٤٧

<sup>&</sup>quot; المصدر نفسه ص ١٤٨

ليقطع عليهم امراً إن كانوا ارادره". على ان هـذا الدور بقى غامضاً ، و لم يرشح منه ما ينّم عن أي نشاط لهم خلال الوقت الـذي أمضاه علمي خليفة في الكوفة . فهل يعني ذلك أن دور السبئي انتهى عند هذا الحد بعدما أشعل الفتنه و شق وحدة المسلمين ؟ و لكن الايبدو غريباً لمن قام. يمثل هذا الدوران تغفل المصادر التاريخية احباره بصورة قاطعه ؟ .

إن كثيراً من عناصر الضعف تحيط في الواقع برواية سيف بن عمر عن عبد الله بن سبا ، ثما يقرضها للشك من منظور علمي ، ومن منظور المنطق التاريخي نفسه . و كونها رواية مفردة ، بعد اهمال ركام الروايات لهذه الشخصية الغامضة ، يعرز هذا الشك الذي يُبنى على المقارنه و النقد و التحليل ، وليس على الرفض المبدئي الذي أعلته مسبقاً بعض المؤرخين لأسباب خاصة بهم . كذلك فإن الرواية بحد ذاتها مرتبكة و لاتقلم من المعطيات ما هو كاف للإحاطة بملابسات الدور الذي قام به همذا البهودي" القادم حديثاً المالاسلام .

الطبري ج٤ ص ٤٣ه - ٤٤٥

سبا، بالقليل جداً من المادة حولها ، من الصعب اتخاذ موقف اكثر وضوحاً بشأنها ، وهي لا تعدو بالتبالي أن تكون – إن وجدت فعلاً – على هامش المسار التاريخي ، مسواء بالنسبة للمعارضة بشكل عام ، أو بالنسبة لعلاقتها بعلى والتشيع بشكل خاص.

# القسم الثاني

عبد الله بن سبأ في الدراسات الحديثة و المعاصرة

#### مدخل

لم تعدم " حركة " ابن سبأ اهتماماً من جانب المؤرخين الذين تناولوا مسار الخلافة الراشدية بشكل عام ، و تطورات الفتنه بشكل خاص . غير أن احداً لم يخض في تفاصيلها بما يلقى الضوء كافياً على خلفياتها وتوجّهاتها ، فضلاً عن النتائج التي اسفرت عنهـا ، كذلك فـإن اختلافـاً بين هـ ولاء المؤرخين في تقدير حجمها و انعكاساتها على المرحلـة . فمنهم من سلّم بها كحقيقة ، او على الأقل كحزء من المسارالتاريخي ، ينطبق عليه ما ينطبق على بقية الأجزاء ، ومنهم من تجاهلها تماماً '، أو دفع بها الى موقع ثانوي في أبحاثه من ، و منهم من ارتباب بحدوثها و تعامل بحذر مع الروايه التي حملت أخبارها ، و منهم أخيراً من رفضها بـالمطلق؛ ورأى فيها مجرد تلفيق تّعمده إخباري لا تتمتع رواياته بالثقة التامة . ولعل ابرز من يمثل الاتجاه الاخير ، مرتضى العسكري الذي يعود لــــه الفضــل في طرح هذة المسألة على نطاق واسع . فلم يكتف بالطعن في الروايــة و انمــا

<sup>·</sup> عمد عبد الحي شعبان ، صدر الاسلام والدولة الأموية

<sup>·</sup> هشام جعيط ، الفتنه ، جدلية الدين و السياسة في الاسلام المبكر

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> طه حسين ، الفتنه الكبرى

<sup>·</sup> مرتضى العسكري ، عبد الله بن سبأ واساطير الحرى

اسقط ذلك على جميع الروايات المنسوبة لصاحبها (سيف بن عمر) ليخلص في النهاية الى ادراجها في باب القصص الذي يقتل "السام والفراغ" حسب تعبيره . أما رائد المشككين بها فهو طه حسين ، ثم انضم اليه مؤخراً بوتيرة ارفع ، هشام جعيط الذي قادته ابحاث عن الفتنه الى حسم موقفه إزاعا بإنجاه الرفض.

ربيتى الابخاه الداعم لوجودابن سبأوهو متمثل بالأكثر يقمن المؤرخين، ومعظمهم ينتمي الى مدرسة لا تعطي كبير شأن للنقد التاريخي، وهي تكادتكون بجرد اقتباس عن مدرسة المؤرخين الاوائل، بما صاحبها من مؤثرات داخلية وخارجيه اعاقت عنصر الموضوعية في رواياتها. كذلك فإن احتفاظ اصحاب هذا الاتجاه بالرؤية الدينية ذاتها التي سيطرت على اسلافهم، حال بينهم وبين الخروج الى الرؤية العلمية، فتعاملوا مع السو التاريخي كحقيقة مطلقة، يماماً كما تعامل الاسلاف مع احداديث الرسول، بل ان هذه ربما خضعت للنقد أو التمييز بين الصحيح وبين الضعيف منها، ما لم تخضع له الروايات التاريخية التي ظلت جامدة و لم يجر عليها النقد لوقت طويل، ولعل هؤلاء تأثروا بالمرحلة التي أعقبت سقوط عليها النقد لوقت طويل، ولعل هؤلاء تأثروا بالمرحلة التي أعقبت سقوط الخلافة (المثمانية) في العقد الذلك من هذا القرن ، حين بدأ ظهور عدد

المرجع نفسه ص٢٥٧

من المؤرخين و المفكرين ، ثمن عاش في وجدانهم رمز الخلافة وما يجسسده من تشبث بالنزاث الى حدّ الانفصال احياناً عن الحاضر .

وفي ضوء هذا الواقع جاءت بعيض أعمال المرحلة ، مطابقة روحاً ومنهجاً للتراث ، لاسيما المصنفات التاريخية التي الستزمت بحرفية النَّـص ، دون ان تتوغل في اعماقه او تمس عناصر الضعف فيه . و هؤ لاء قد يمثلهم حسن ابراهیم حسن و أحمد امین بوجه خاص ، إذ أن كلاهما ، على أهمية ما قدّمه من أعمال ، كان مشدوداً ، ليس فقط نحو الراث ، ولكنه أقام تحت سقفه و تحدث بلغته و احة ف اسلوبه , ومن اللافت هنا ان الدراسات التي ظهرت ما بين الثلاثينات و الخمسينات من هذا القرن ، سلَّم اصحابها - باستثناء طه حسين - بوجود ابن سبأ و حركته ، فيمــا اهتزت هذه النظرة لدى المؤرخيين المعـاصرين الذيــ. كـانهـا اكــثــ التـــاســاً بالقواعد المنهجيه من الجيل السابق. ويعود ذلك إلى طبيعة المرحلة الجديدة و ثقافتها و التيارات الفكرية المتصارعيه فيها ، مما شكّل دفعاً. لحركة البحث العلمي التي كان للدراسات التاريخية نصيب وافر منها .

وستعرض هنا لمجمل الآراء في قضية ابن سبأ ، من خلال أبرز المراجع التي تناولتها ، وذلك بدءاً باصحاب الاتجاه الاول المسلّم بها :

#### المنحازون الى الرواية

أ- حسن ابراهيم حسن ، تاريخ الاسلام السياسي و الديني و الثقـافي و الاجتماعي .

يعتبر هذا المؤرخ أن الخلل الذي أصاب الدولة الاسلامية " نتيحة لسياسة عثمان المالية وما أسفر عن ذلك من ظهور طبقة أرستقراطية وطبقة اخرى فقيرة معدمة انشأها عمّال عثمان " ، دفع بالمسلمين ال التمرد في المدينه وفي جميع الامصار ، فكان هذا الجوّ ملاءماً تمام الملائمة و مهيئاً لقبول دعوة عبد الله بن سبأ ومن لفرّ لفه والتأثر بها الى أبعد حداً " . هكذا يظهر فحاه هذا الداعية ومن دون أي مقدمات تجعلنا على معرفة ما بطبيعة دوره و اهدافه ، فضلاً عن اسباب حملته على الخليفة . وإذا تجاوزنا قناعات المؤرخ حسن بصدد هذه القضية ، فإن منطق الحدث سرعان ما يهتز لديه ، آخذاً به الى التناقض حين يقول : ان الدورة على سرعان ما يهتز لديه ، آخذاً به الى التناقض حين يقول : ان الدورة على

ا تاريخ الاسلام السياسي ج١ ص٣٥٨

<sup>ً</sup> المكان نفسه

عشمان أذكاها "صحابي قديم اشتهر بالورع و النقوى - و كان من كبار أئمة الحديث -و هو أبو ذرّ الغفاري الذي تحدى سياسة عثمان و معاوية واليه على الشام بتحريض رجل من أهل صنعاء هو عبد الله بن سبأ ، وكان يهودياً فاسلم " أ .

والغفارى الذي كان ينتمي اساساً الى تيار مناهض لعثمان منذ بيعته بالخلافة وربما قبل إن يعتنق ابن سبأ الاسلام ( تقول الرواية أنه اسلم في عهد عثمان )، من الصعب القبول بأن حركته انطلقت بتحريض من هــذا " الداعية اليهودي " . والمؤرخ حسن لايخرج عن اطار روايةسيف ، ولكن كونه ينتمي الى منهج الرواية الخبرية إذا حاز التعبير ، لا يستطيع ضبط الإيقاع في سياقه الذي يبدو مرةأخرى عرضة للاختلال أو التناقض، عندما يعقد الريادة في حركة المعارضة لإبن سبأ و يصف بـ " اول من حرض الناس على كره عثمان "٢ ،متجاهلاً ذلك التيار الواسع الذي أخذ يتفاعل فيه هذا الشعور، قبل ظهور الداعية السبثي الطارئ فجأة على المدينة. فهو يرى أن عوامل النقمة تفاعلت في نفس أبسى ذر ، حتى جاء ابن سبأ فعمل على اطلاقها حيث وقع الاول في شرك الشاني ، او استدرج للوقوع فيه . وهو ما عبّر عنه المؤرخ حسن بقوله : " لقد

۱ انظر الکتاب ج۱ ص۵۰۸

<sup>\*</sup> المرجع نفسه ج1 ص٣٥٩

وجد ابن سبأ ... الطريق ممهدة لخلعه (عثمان ) . ولسنا نشك في حسن نية أبي ذرّ ، وما كان من استيائه من عثمان ومن سياسته . فقـد كان مصدر استيانه ما كان يعتقده في عثمان هوادة في الدين و تهـــاون في احكامه ، بخلاف ما كان عليه ابن سبأ " \ .

ولعل هذا المؤرخ استيق الأمور و ذهب في اعتقاده بأن حركة الغفاري كانت تدعو المخلع عثمان ، وهو ما لم يرد على لسان صاحبها أو يلمح اليه على الاطلاق . فقد كانت منطلقاته تصحيحية في الأساس ، و لايرنو من خلالها الى ما يتعدى تصويب مسيرة الخليقة بأتجاه العدل بين رعيه. بل أن مثل هذا الهدف لم يراود قادة الأمصار الذين حاءوا بنفس الحافز الاصلاحي الى المدينة ، و لم يجرؤ أحدهم على التفوه بما يشير الى حلح الخليفة ، ذلك الذي جاء فيما بعد نتيجة للأحواء المشحونه في عاصمة الخلافة ، و لم يكن قائماً في وعي الثائرين من قبل .

والمسؤرخ حسس يعطمي الروايسة حجمساً قسد لا تحتّلمه لسدى الطبري،خصوصاً ما تعلق بدور إبن سبأ في الأمصار: (حقق ابن سبأ ما كان يرمي اليه من تأليب الولايات الاسلامية على عثمان )<sup>†</sup>. وهمو اسر أوحت الرواية بعكسه، ربما باستثناء مصر التي وحد فيهما على ما يبدو

ا انظر الکتاب ج۱ ص۳۰۹

الرجع نفسه ج۱ ص۲۹۲

أرضاً حصبة لدعوته ، وذلك لشدة "سنحط اهلها على عثمان و على عبد الله بن سعد بن أبي سرح "أ استناداً الى قبول المؤرخ حسن. وهبو من هذا المنطق يكاد بجعل ثورة " المصريين " من تناج الدعوة السبئية التي اندرج فيما اثنان من أكثر المتحمدين لعلى وهما : محمد بن أبي بكر وعمد بن أبي حذيفة . وينسب الى الثاني أنه " قام بتنفيذ الخطة التي رميها ابن سبا" ، على نحو يصبح على وكانه ليس بعيداً عن هذه الخطة التي استهدفت إطاحة الخليفة عثمان وفقاً لتصور هذا المؤرخ .

أن حسن إبراهيم حسن ، وهو الأقرب الى الاتجاه التقليدي في تفسير التاريخ ، تدارج هذه الرواية في كتابه ، شأن بقية الروايات دون ان يخالجه الشك مطلقاً بذلك البروز المفتعل لإبن سباً في قلب الاحداث . وعلى العكس من ذلك ، فقد اضفى عليها من الأحواء ما أسهم في دعمها وتعزيز حدوثها . و لعله كان أكثر مؤرخيي هذا الاتجاه اهتماماً بهذا المسالة، عما يتحلى في الحيز الذي اتخذته في سياق الفتنه ، والتداخل المباشر معها ، خصوصاً في تفاصيلها الانجوة .

الرجع نفسه ج۱ ص ٣٦٠

المرجع السابق ج۱ ص ۳٦٠ – ٣٦١

T المرجع السابق ج1 ص ٣٦٢

#### ب - أحمد امين: فجر الاسلام - ضحى الاسلام.

لم يقف طويلاً هذا الكاتب عند قضية ابن سبأ ، وهو أمر لم يكن خاضعاً لموقفه من الأخير ،بقدر ما هو مرتبط بالموضوع الذي يخوض فيه، إذ أن أمين يهتم اساساً بمادة الحضارة الاسلامية ، ولا يعنيه من التاريخ سوى الاطار ، ومن أحداثه إلا الموظفة في حدمة الهدف الذي تتوخاه دراساته ، في الفقه و الأدب و العلوم وما الى ذلك . وهـ و عموماً يفتقـ د الى منهج المؤرخ ويجنح عن القواعد و الضوابط فيه ، لاسيما التوثيق الذي تكاد تخلو منه الهوامش، مقتصرة في الغالب على توضيحات لغويـة ليس أكثر . على أن هذا الكاتب ، وقد جال في موضوعاته على مساحة التاريخ ، لم يكن باستطاعته الانفصال عنها ، حتى ليُـدرج أحياناً بين المؤرخين ، لما يثار حول احكامه من جمدل في هـذا المحال . ولعـل مّـرد. ذلك، الى أنه قرأ التراث بعيني اديب و ليس برؤية المؤرخ الواقعية ، الامر الذى أخذ به احياناً الى الانحياز و الإنحراف عن الموضوعية المجردة .

وفي ضرء هذا المنهج يتصرض أمين لشخصية ابن سبأ و دعوته في سياق الفصل الثاني من " فجر الاسلام " وغمت عنوان " الشيعة " ، ممهداً لذلك بالحديث عن تكّرن فكرة " الوصية " عند هذة الفرقة ، تلك التي كان برأيه ، عبـد الله بـن سـبأ أول المروّجـين لهـا في دعوتـه الى " تأليـه" على'.

ومن اللافت هنا ، أنه لم يعد الى الرواية في " تــاريخ الطبري" و الــي لم ير د فيها ما يشير الى فكرة التأليه ، بل اعتمد على مـــا اورده ابــن حــزم بشأنها، دون ان يكون الاخير وهو فقيه ولـه في النتيجـه موقـف خـاص ، المصدر الصالح لهذة المسألة . يقول امين : " والذي يؤخذ من تاريخه ( ابن سبأ ) أنه وضع تعاليم لهدم الاسلام وألَّف جمعية سرية لبَّث تعاليمه و اتخذ الاسلام ستاراً يستر به نياته ... و أشهر تعاليمه الوصاية والرجعه"٢ و بعــد شرح مقتضب للفكرتين الأخيرتين لدي " السبئي " وحذور الرجعــه حصوصاً في العقيدتين اليهودية و النصرانيه ، ومن ثم تطورها عند الشيعه الى العقيده" "، يعود الىزَّج فكرة " الالوهية " دونما تسويغ لهذا الاستنتاج غير المبنى على مادة خاصة بهذا الموضوع . ومـن ذلـك قولـه : " والنــاظر الى هذا يعجب للسبب الذي دعاه ( ابن سبأ ) الى الاعتقاد بألوهية على ، مع أن احداً لم يقل بألوهية محمد (ص). وعلى نفسه يصرح بالاسلام وتبعيته لمحمد(ص) . والعلة في نظرنا - والكلام ما زال لأمين- أن شيعة

ا فجر الاسلام ص٢٦٩

۲ المكان نفسه

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> المرجع نفسه ص۲۷۰

علي رأوا فيه من المعجزات و العلم بالمغيبات الشسئ الكثير ، و قالوا انه كان يعلم كـل شـــى ، ووضعوا على لســانه مـا جــاء في نهــج البلاغــة : اسألونى قبل ان تفقدوني" .

ولعل هذا الكاتب ، وهو يتحرك في سياق موقف خاص لم يأت مبنياً على الوقائع بقدر ما يعبر عن افكار لا تنطلق منها في نفسه ، يشكك هنا في نسبة " نهج البلاغة " لعلمي ، كما يحمل عبارته الشهيرة السابقة "اسالوني قبل ان تفقدوني " مغزى الهيا " ليس فيها ، لتسويغ اجتهاده في هذا السبيل . ذلك ان علياً وهو المتصف بإجماع الروايات - بعلم لم يصل الى مستراه احد في زمانه ، ومن تم معرفة بالاسلام جعلت الخليفة عمر ابن الخطاب يعود اليه في المسائل الصعبه ، انما كان يعبر عن هذا الموقع في العبارة السابقة ، وليس الى " علم المغيبات " كما اشار الكاتب .

وثمة ما يثير الريب في الواقع هو المنهج ذاته لدى أمين ، بأدراجه هذة المسألة ، على نحو لايخلو من اللبس المتعمد ، إذ يختفي اسم السبئي بعد ذلك ولا يشار الا ضمناً اليه، كما في حديث الكاتب عن التنبئوات قاتلاً: "ورووا له أنه أخبر بقتل الحسين و أخبر بكوبلاء و أخبر بالحجاج وأخبر بالخوارج و مصيرهم ، وبني أمية و مُلكهم ،و أخبر بين بويه و أيام

الكان نفسه

دولتهم ، وأحير عبد الله بين العباس بأتقال الامسر الى اولاده ...". فهو - أي الكاتب - عنا انه لم يسند هذه الاعبار - الغيبيسات الى مصادرها ، فإن المقصود هنا الشيعة الذين اقتبسوا - برأيه - مشل هذة الافكار من العراق ، حيث الاكثريه من هذه الفرقة كون هذا الاقليم "منبع الديانات المحتلفة و المذاهب الغربية" حسب تعبيره".

وفي ضوء ذلك يستحدم احمد أمين شخصية ابن سبأ لإبراز فكرة "الالوهيه " لعلي و الحديث عن "المعجزات" التي زعم أن الشيعة ألصقوها به . بل أنه لم يحيز بين الشيعة و الغلاة منها، و الذين آمنوا بمشل هذة الأفكار في وقت متأخر عن المرحلة التي يخوض فيها الكاتب . ومن هنا فهو لايضيف جديداً إلى هذة المسألة ، بل انه فيما جنح اليه ، ابتعد كشيراً عن موضوعة ابن سبأ ، وترك من اللبس حول الاعير ما كان محاطاً به في الاساس، هذا على الرغم من تسليمه المطلق بوجود هذه الشخصيه .

الكان نفسه

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> المرجع نفسه ص۲۷۱

برجعة النبي الى الدنيا ووصاية علمي علمى الحلافة" . ثـم يضيـف بشـأن موقف معاويه منه : " بعد أن داراه فأعياه ، فلما يئس منه ومن ترغيبـه او ترهيبه ضيق عليه ثـم أقصاه" .

ولعل مثل هذا الموقف يحتاج الى تسويغ لا يتطابق مع نظرة معاويه الم الحارجين على النظام . ولو عدنا الى الرواية التاريخية لن نجحد فيها ما يشير إلى "مداراة " والي الشام لإبن سبأ ، أو الى يأس الأول من "ترغيب" الثاني قبل اقصائه ، إذ جاءت على هذا النحو : "فلم يقدد ( ابن سبأ ) على ما يريد عند أحد من اهل الشام ، فأخرجوه حتى اتى مصر" .

وإذ يكتفي أمين بهذا القدر من قضية ابن سبا ، فأنه ينصرف بعد ذلك الى تتبع أحداث الفتنه ، لافتـاً بشـكل خـاص الى جهـود معاوية في احتواء قبائل الشام ، بما يمهد الى مشروع دولته التي انطلقت من عبـاب الأزمه العاصفة بمهد عثمان . وبناءً على ذلك لا يشتكل موقـف الكـاتب من ابن سباً مادة للنقاش ، سوى انه مـن المسلّمين به و بـدوره الدعـائي لمصلحة على وتأكيد وصايته على الخلافة . وهو لايختلـف في نظرته عن معاصره حسن ابراهيم حسن ، إذ كلاهما يتمـى الى مدرسة واحدة ،

ا ضحى الاسلام ج ١ ص٢٧١

۲ المكان نفسه

<sup>&</sup>quot; الطبري ج٤ ص ٣٤٠

وهمي القائصة على الأحمد بركام الروايات التاريخية ، دون الالتفات إلى ميول اصحابها او اكتناه مواقع اللبس فيها ، مع الفارق أن حسن كان يعنيه ، كمؤرخ الجانب الحدثي في الرواية ، فيما كان هاجس اسين توظيف الجزء المناسب منها في مادة لاتخلومن افكار، ربما كانت "جاهزة" لديه من قبل .

# ج- أحمد شلبي: موسوعة التاريخ الاسلامي .

يبدأ هذا المؤرخ متناقضاً مع نفسه ، فيرى أن "حِلسم" عثمان و"حياءه" شجعا على الفتنه أ. ثم يَتحول بعد ذلك متنقداً بقوة - وإن بصورة غير مباشرة - الحليفة ( عثمان ) الذي توكاً على تراث سلفه واستمد منه الوهج خلال النصف الاول الهادئ من عهده : "وسارت الامور في السنوات الاولى من خلاقة عثمان ، مدفوعة بالقوة التي بلطا ابن الخطاب وظل الضوء الذي اشعله عمر ينير للناس ، ولكن الخليفة الجديد لم يمد المصباح بالزيت ، فلما أوشك الزيت ان يَحف بدأ الظلام يدخل ...(و) بدأت الدولة تهتز وأخذت المشكلة تستعصي، وتقدم

ا موسوعة التاريخ الاسلامين ج١ ص ٦٢٥

الناصحون للخليفة يطلبون منه الاعتزال و الراحة ، ولكن الخليفة صاح بهم قائلاً: كيف اخلع قميصاً البسنيه الله" .

وليس الغرض هنا اللحول في تفاصيل الفتنه، واتحا اللذي استوقفنا هو ذلك الخلل في منهج المؤرخ شلبي الذي تخونه الحبكه فيوغل في التناقض، وإذا بالثورة ليست من عصلات الفترة الثانية من خلاقة عثمان أي بعد ان حف الزيت من المصباح حسب تعبيره، وإنما تصبح كامنه في النفوس منذ عهد الخليفة عمر. هذا ما ينضح به قوله على الاقل حين يتابع تقويمه للمرحله: " وليس معنى هذا أن أعمال عثمان التي سببت حتى الناس و غضبهم، لم تظهر الا بعد ست سنوات من حكمه ؛ لا، فقد ظهرت في المحفلات الاول، ولكنها كانت اشبه بالمرض يدب في الحضات الاول، ولكنها كانت اشبه بالمرض يدب في الحسم السليم فيقاومه الجسم".

الكان نفسه

الكان نفسه

الامر ؟ هذا ما لم تشر اليه مطلقاً الروايات التاريخية. وعلى العكس من ذلك كان من اهدافه الاساسية (علي) إبّان تشعله في الأزمه ، تضادي الوصول الى هذا الخيار ، مرصاً منه على موقع الخلافة التي ستصبع - لوحدث ذلك - تحت رحمة المغامرين و الطاعين الى النفوذ . و المورخ شلبي لم ينفو هذا الواقع ، معترفاً في الوقت نفسه أن عثمان قلد تورط في الحقط الذي سار فيه ، و بنا فاقلداً القدرة على الحوار الفعلي مع الجماعه الاسلامية ، بل ومتيرماً من توسط عليّ بينه و بين العائرين. يقول هذا المؤرخ : "وكان على كلما اشتكى الناس اليه أمر عضمان ، أرسل ابنه الحسن اليه ، فلما اكثر عليّ عليه قال له عثمان : إن اباك يرى أن احداً لا يعلم ما يعلم ، و غن اعلم بما نفعل فكف عنا ، فلم يبعث عليّ ابنه في عليه ، و عني ، و عد ذلك" .

و على الرغم من هذه الاجواء التي يشرها المؤرخ شلبي وما ساد فيها من نقمه على سياسة الخليفة و تُحَفّر للتمرد عليه ، فإنسه لا يستردد في تجيير هذه الموجة لرجل لم نر له مكاناً فيها من قبل ، وهو عبسد الله بمن سبأ . افلا يسقط مرة أخرى في شرك التناقض ؟ قد لانجد صعوبة في اكتشاف ذلك ، لاسيما بعد انتقاله من دون مقدمات الى الحديث عن الدور

١ المكان نفسه . أنظر ابن عبد ربه ، العقد الفريد ج٤٤ ص٢٠٨

القيادي البارز لهذا الرجل، فيقول: "واشتعلت النورة ضد عثمان ، وبدأ منظموها في الكوفة و البصرة ومصر يعلنون ما كانوا من قبل يضمون ، منظموها في الكوفة و البصرة ومصر يعلنون ما كانوا من قبل يضمون ، و فظهر مع الثائرين اعلام من الصحابة انكروا بعض تصرفات عثمان ، آراءهم البه لتقوى بهم حجته و ترجع كفته ، ومن هؤلاء الصحابه : ابو ذرّ الغفاري وعمار ابن ياسر و عبد الله بن مسعود" ثم يضيف في همذا السياق قائلاً : " و عبد الله بن سبا هو الشخص الذي نقل الثورة من الكلام الى العمل ، و لم يكن ابن سبا علماً في حركته ، فقد كان يهودياً الكلام الى العمل ، و لم يكن ابن سبا علماً في حركته ، فقد كان يهودياً ، فاتنهز هذة الغرصة ليشمل الفتنه و ينزل بالعالم الاسلامي نباراً ظلت متاجعة عشرات السنين" .

وهكذا يمضى المؤرخ شلبي في اسناد هذا الدور البارز لإبن سبأ الـذي اخترق - كما صوره- صفوف الصحابة وشدّهم الىافكاره و الىزعامت. وهو اليهودي المدّعي للاسلام . كما يضفي على حركته نكهة " فارسيه" عندما يقوم ( أبن سبأ ) بالـترويج لقضية على ووصفه بأنه " خـــاتم

ا المرجع نفسه ج۱ ص ۹۲۵ - ۹۲۳

المرجع نفسه ج١ ص ٦٢٦

الأوصياء كما كان محمد حاتم الأنبياء" ، انطلاقاً من تأثره-حسب رأى المؤرخ - بالفكر الفارسي في موطنه الأصلي باليمن التي كان يحكمها عشيه الاسلام " الأبناء" الفرس . أما هدفه ( ابن سبأ ) فهو ضرب الإسلام من خلال الدعوة لشخصية تتمتع بالثقة (على )، وجمع العدد الأكبر من المسلمين حوله. فلما رفض على الانسياق في الثورة على عثمان و تصدي - حسب المؤرخ شلبي - " للحموع الساخطه وشرح لهم أن أي اعتداء على الخليفة هو اضعاف للأسلام و تفرقة للمسلمين ... ادرك ابن سبأ أنه هُزم وأن الفرصة التي عمل لها سنوات أوشكت ان تضيع ، ولذلك اعمل الحيلة و دبّر أمره ، فيروى أن الثائرين حال عودتهم رأوا رجـلاً اسود يمشي علي بعـدٍ منهـم و أنـه يحـاول ان يختفـي عنهم،فشَّكوافي امره،فلحقوا به وقبضوا عليه وفتشوه، فوحدوا معه خطاباً عليه خاتم عثمان،وفي الخطاب أمرلوالي مصرأن يقتل هؤلاء الثائرين""

ومن اللافت أن شلبي يقتبس هذة المعلومات عــن المستشــرق الالمــاني بروكلمــان <sup>4</sup> . في حين ان الطبري الذي ذكر تفاصيلها انطلاقـــاً مــن روايــة

الرجع نفسه ج١ ص ٦٢٧

المرابع عليه على ١٠٠٠ أ المكان نفسه

۳ المكان نفسه

<sup>----</sup>

الكان نفسه

سيف ، لم يشر الى هذا " الرجل الأسود " الذي " اكتشف " فيه المؤرخ شخصية ابن سبأ ( ابن السوداء في المصادر ). فقد حاء في الرواية : " ثـم رجع المصريون راضين فبينا هـم في الطريـق إذا براكب يتعـرض لهـم ثــم يفارقهم ، ثم يرجع اليهم .... قالوا له مالك؟ إن لك لأمراً ! ما شأنك ؟ قال : أنا رسول امير المؤمنين الى عامله بمصر ، ففتشوه ، فأذا هم بالكتباب على لسان عثمان،علية خاتمه الىعامله بمصر ان يصلبهم او يقتلهم" الخ . . وهكذا يتصرف شلبي بالرواية ويخضعها لمصلحة ذلك الدور "الاسطوري" الذي قام به السبتي " الخارق "، في قيادة الجموع الساخطة على عثمان. فهو ليس موَّحهاً عنده للثورة او متصدراً لها فقط، وإنما هو حاضر كذلك في تفاصيل محطوطهما ومنفَّذ في الوقت نفسه لدقائق مهماتهما . و من الطريف ايضاً انه - اي الشلبي - في احمد الهوامش ، و في محاولة للتحفيف من اندفاعه في تضخيم الدور اللذي تبوأه ابن سبأ ، يلجأ الى الفصل بين " الشيعة الحقيقين وبين مدّعي التشيع" الذين انحرف بهم الداعية اليهودي . وفي هذا المكان يتعرض لكتاب مرتضى العسكري وما ذكره من اختلاق لرواية سيف ، الا أنه يتفادى الرَّد المباشر عليه ، وينتهى الى ترسيخ اعتقاده بوجود ابن سبأ ، مكتفياً بمناقشة الاسم الذي حمله

۱ الطبري ج٤ ص ٣٥٥

<sup>&#</sup>x27; موسوعة التاريخ الاسلامي ج1 ص٦٢٦ '

الاخير إذا كان صحيحاً او مفتعلاً ، وكأن العسكري لا يبغي سوى هذه المسألة بالذات . فهو يقول بشيء من الحسم في هذا الصدد : " فأنا اقسرر هنا أن ضالة بدأت هذا الشوط هي عبد الله بن سبأ أو شخص سا أطلق عليه هذا الاسم ، وأن مريدين كثيرين أعلوا عنه هذا الضلال و ساروا فيه أزمنقطويلة و أشواطاً واسعه .فالاسم لا يهمنا ولكن يهمنا أن شخصاً قام بالدور الذي نسب الى عبد الله بن سبأ وأن اشخاصاً قاموا بالادوار الذي تسب للسبئين و لأعداء الشيعة واعداء الاسلام" .

### د - عبد الفتاح عبد المقصود : الامام علي بن ابي طالب .

من المعروف أن هذا الكتاب اللذي استمد شهرته من أن صاحبه شيخ أزهري ، و في نفس الوقت معجب حتى الأنتتان بشخصية على ، لا يمثل دراسة علمية موثقة ، وإنما هو اقرب الى الرواية التاريخية ، حيث تتوفر عناصرها الفنية الاساسية أو الكتير منها فيه ، دون أن ننسى الاسلوب الشائق الذي يرتقى أحياناً الى مستوى الجلملة الشعرية الآخلة . و في ضوء ذلك لا تصطام شخصية ابن سبأ بأي عائق ، للدخول في نسيج

الكان نفسه (هامش <١>)

السياق على مساحة حزء من الكتاب، و سرعان ما تفرض نفسها كشخصية بارزة بين أبطال " الرواية " .

ولكن " الشيخ " إذ يعيد صياغة النص التاريخي بأسلوبه الخاص ، تفادياً لما يعكم الانسياب فيه ، فأنه يلتزم بجوهر النص و الاينحرف عنه، على نحـو تصبـح التفـاصيل كاملـة في حوزتـه ،كذلـك الأجـواء المحيطــة بالحدث واضحة لا يشوبها غموض . وفي البصرة يكون " المشهد " الأول حيث " بقيت فنرة من الزمن خامدة كالرماد تنتظر الاصلاح المنشود .... أحل ففي هذة الناحية من الدولة الاسلامية ظهرت أقوى الحركات الهدامة في تاريخ الاسلام . جاءت كالسموم على يد اسود من أحدى الدويالات التي أنفت حتى في ايام النبي أن تخضع لحكم البــــلاد المقدســـة وحـــاولـــــ أن تخلع سيادتها لولا أن قهرها أبن ابي طالب على الطاعه ... من اليمن جاءت ، وعلى لسان ابن السوداء عبد الله بن سبأ سالت كالسم . وانطلق بها الرحل الي الحجاز يّهم أن يَبْثها ، لولا أن وجهَّه ذكاؤه الى بلد أكثر تقبّلاً للدعوه من مهد الدولة و أبعد عن أيدي الخليفة وأعوانه بالمدينه أن تمتد اليه . فقد كان ابن سبأ خبيراً بنفوس الناس ، عالماً بنواحي

الضعف التي يستطيع أن ينفذ منها اليهم ، ملَّماً بأحوال البلاد التي انتظمها الاسلام تمام الالمام فعرف أي تربة من بينها يمكن ان تنمو فيهابذوره" ١ ولعل "الشيخ" ، وإن تمرّد على نهج سربه متفّرداً بذكر النبي من دون الم مز المألوف المضاف – خصوصاً لــدى الشيوخ – الى اسمــه، فأنــه يلــتزم بروح النص التاريخي ، متأثراً هذة المرة بطريقة أقرانه عندما يسوق الحدث على انه حقيقة لا يشوبها ريب . وإذا كان من غريزة المؤرخ ، ربط الوقائع ببعضها ، فإن الشيخ الـذي توخى دائماً إبراز شـخصيته - محـور الموضوع، ربما توّرط في زج علىّ في هذا السياق ، إذ على المؤرخ حينئذٍ أن يتساءل إذا كان عبد الله بن سبأ قد عرف شيئًا عنه ( على) ، خلال المهمة التي قام بها لحمل اليمنيين ( قوم ابن سبأ ) على الطاعــة ، مما دفــع الأخير الى التأثر به ، ومن ثم الدعوة له كوصي للنبي بعـد فـترة قصـيرة ؟ ولكن "الشيخ" سرعان ما يبتعد عن هذا الظن ، ليؤكد أنه غير مأخوذ بفضول المؤرخ ، فيتابع محاولة اختراق الداعيه - الذي " خلع ثيــاب دينــه القديم و أظهر الدخول في الاسلام" \* المحتمع المدينم و لكن "دعوته -والكلام للشيخ - إن جازت على بعض النفوس في الحجاز ، فلن تكون لها مطلقاً حياة لو أن ابن ابي طالب فتح شفتيه ، ومما كمان لـه أن يـأمن

ا الامام علي ج١ ص ٦٠ – ٦١

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المرجع نفسه ج۱ ص٦٣

علياً السكوت ، فضلاً عن موافقته و رضاه ، لأن خلقه الكريم حرّي بأن يثيره على الدعوة و يدفعه لحربها باللسان و بكل سلاح ، وإن كسانت في ظاهرها قد جاءت لتضع في يديه السلطان".

وهكذا تصبح البصرة المنطلق الفعلي لإين سباً ، يشمعه على ذلك وجود وال لا ينظر اليه أهلها بارتياح وهو عبد الله بن عامر . فكانت ارضاً خصبة – برأي الشيخ – البت افكاره الهذامه " عازماً امره على تقويض بنيان الدولة الاسلامية" أ. وسرت دعوته كالسحر بين المسلمين في البصرة ، فكاد الزمام يفلت من يد الوالي الذي تنبه أخيراً لخطورته، و لم يجد بداً من نفيه والتخلص من هذا "الوباء" الذي انتشر سريعاً في ولايته . و "المشهد" الخاني في الكوفة حاء مقتضباً ، لأن واليها ( سعيد بن

و "الشهد" الثاني في الكوفة حاء مقتضباً ، لأن واليها (سعيد بن العاص ) وقد اتعظ بتحربة البصرة ، لم يلبث ان طرده (ابن سباً ) ، ليمضي الاخير " بوفاضه المليئ بالخبائث الى الشام ، الأرض التي احتواها معاوية في قبضته" أ. فما كاد بياشر التحرك حتى كان خارج الولايه الهادئه ، آخذاً طريقة الى مصر . و " المشهد " الشالك الاساسي كان هذاك ، حيث - و الكلام للشيخ - " انتهى المطاف بالسبئية ، فحّط

الرجع نفسه ج۱ ص٦٣

۲ المكان نفسه

<sup>&</sup>quot; المرجع نفسه ج١ ص٧٢

شيخهم رحاله بمصر ، وأخذت دعوته تنمو مع الزمن وتهيمن على النفوس المتمردة بكافة الأقاليم الإسلامية ، تنتشر انتشاراً نامياً على يد الرسل و الرسائل وتمد سلطانها في البلاد كما تمتد أذرع الاخطبوط "\. وعلى هذا النحو تنتهى السيئية فصولاً في كتاب الشيخ عبد المقصود

الرسل و الرسائل وكمد سلطانها في البلاد كما عتد ادرع الانحظيوط.
وعلى هذا النحو تنتهي السبية فصولاً في كتاب الشيخ عبد المقصود
عن الامام على ، متبعاً بدقة مسارها والمحطات الاساسية فيه ، كما
وردت تماماً في رواية سيف في تاريخ الطيري . فهـو يعـرض لها كحركة
"هذامه " تستهدف تقويض الاسلام و دولته ، وفي نفس الوقت يحـرص
على الفصل بينها وبين علي، وإن كانت تعمل له وتكرس افكارها
لمسلحته . على ان عبد المقصود ربما جنح الى المبالغة في تصوير الهالة التي
اصبحت لها في ولايات الخلافة ، حصوصاً في البصرة التي اثبتت بعد وقت
على أنها خارج هذا التصـور، بدليل رفعها راية العصيان مبكراً على
على. كما ان ما ورد من تهافت الناس على هـذة الدعـوة ، لا تعبر عنه
مطلقاً الرواية التاريخية ، هذا إن لم يكن متناقضاً معهاً".

وهـ أنا يعـني أن عبـد المقصود كـان يخمـل النّـص التـاريخي أكـشر ممـا يستطيعه ، وذلك اسـتجابةً لمنهـج الكتـاب – الروايـة ، ومـا يكتنفـه مـن صحب ملاتم للمناخ " الدرامي " فيه . و هذا الكتاب لا ينـــدرج حكـمــًا

۱ المرجع نفسه ج۱ ص۷۶

۲ الطبري ج٤ ص ٣٢٦ - ٣٢٧

في مصاف الدراسات التاريخية التي تقوم على تحليل الرواية وربط عناصرها بصورة دقيقة ، بما يسهل الوصول الى الشائج العلمية المقنعه . ولن تكون حركة ابن سبأ خارج هذا التقويم ، خصوصاً و أن الكاتب لم يبحث في اسبابها ، بما يتعدى مضمون الرواية التي حاءت طافية على سطح الاحداث ولم تكن في صميمها بالفعل . كذلك لم يتطرق الى تتاتجها التي ظلت بدورها غامضة ، على الرغم تما ختم به القول عن الحركة السبية ، بأنها امتدت في البلاد امتداد " أذرع الاخطوط " .

## هـ - عباس محمود العقاد : عبقرية عثمان .

هذا الكاتب، وهو مصنف بين افذاذ عصره من كبار الأدباء والمفكرين ، دخل حلبة الدراسات التاريخية و ترك آثاراً "حالدة" فيما كتبه من سير الخلفاء ، وبعض قادة الاملام ، وهي التي اندرجت تحت عنوان " العبقريات". وكان ذلك من سمات هذة المرحلة إذ توزعت اهتمامات الكاتب بين الادب و النقد و الفلسفة ، دون أن تناى عن التاريخ الذي رعا كان الخوض فيه ، منطلقاً من الحافز الديني الى جانب الرغبة في اعادة قراءة احداثه بصورة أكثر عقلانية نما كسان لدى الأسلاف . ولكن اللافت أن المنهج ، وإن اعتلف قليلاً لدى كتاب المرحلة ، فإنه ظل محكوماً برؤية الأديب و لم يلتزم بقوانين البحث التاريخي و شروطة . نستني من بين هـ ولاء طه حسين الذي رعما كان لدراسته ( العليا) عن ابن خلدون و المقري تأثير على منهجه ، فبدا حريصاً على إبراز الرواية و توثيقها ، و التوغل فيها أحياناً كثيرة بنظرة المؤرخ اللماحة ووعبه المرهف ، لتجيء أعماله قراءة حديدة بالفعل لبعض المحطات الاساسية في التاريخ سواء في الاسلام أو ماقبله .

قت عنوان " و بعد الصدمة " يدلف العقداد الى موضوع " الفتنه " التي ظهر في ثناياها عبد الله بين سبأ ، و لكنه في منهاجت يميل الى الاختصار و يؤثر الاهتمام بمعاني الأحداث من دون تفاصيلها التي لاغنى للمؤرخ عن الابحار فيها للقيام بدوره. فالدلالة هي ما يعنيه وليس الحدث بعينه ، و لذلك يسارع الى القول مفسراً ما جرى في ذلك الوقت على هذا النحو: " وليست الصدمة العنيفة بالحائل الوحيد دون توضيح هذة الفترة و تمحيص اسبابها و عواملها و تبعات المسؤولين عنها ، فالصعوب الكبرى اننا في هذة الفترة أمام حادثين يرجع كل منها الى اسبابه وعوامله. ويتكلم عنهما بعض المؤرخين كأنهما حادث واحد متعدد الاسباب و ورامله.

وأسباب هذا لاتكفى لتعليل ذاك ، و ليس من الحتم أن تؤدى اليه . و قد طال الجدل حول عمل عبد الله بن سبأ الملقب بابن السوداء و أثره في هذه الفترة . فرأى بعض المؤرخين أنه أهون من ذاك الأنهم اعتقدوا ان الانقلاب السياسي ومقتل عثمان حادث واحد له أسباب واحدة ، وليس هو كذلك . ولو انهم فصلوا بين الأسباب في كليهما لأمكن تقدير التبعة و الاستطاعة في عمل كل عامل و دسسية كل مشترك في المؤامرة . فيابن السوداء ولا شك أهون من أن يحدث التطور السياسي و غيره ممن هم أعظم منه شأناً و اشد منه خطراً أهون من إحداث ذلك التطور كله، لأنه يرجع الىأسباب متفرقة عميقة القرار ، كثيرة التشعيب لا تضطلع بها قدرة رجل واحد و لاعدة رحال متألبين متواطئين . و لكن مقتل عثمان شيء آخر غير التطور السياسي ، و في وسع ابن السوداء ومن هو أقل منه أن يقة ف بهده و أيدي من يستمعون لتح يضه و دسيسته ، لأنه في حقيقته " مشاغبة" من مشاغبات الدهماء السي لا تعجز عن امشال هذة الأفاعيل "' .

والعقاد هنا يملك النظرة الثاقبة للمؤرخ ، وإن لم تكن على المساحة المباشرة للروايــة التاريخيــة . فهــو يخــالف المؤرخـين أو بعضهــم ، في ربــط

ا عبقرية عثمان ص٣٢

المتغيرات في دولة الاسلام بمقتل عثمان الذي حماء نتيحة مؤامره محبوكة تفاصيلها حسب رأيه .و إذا كان من الصعب فصل حادث عن آخر ، لاسيما خلال تلك الفترة السين انعكست مؤثراتها بصورة مباشرة على المجتمع الاسلامي ، فإن العقاد كما يبدو يؤسس هنا – وإن بصورة غير مباشرة - لتهميش دور إبن سبأ و حصره بالتحريض على مقتل عثمان، من دون أن تكون له مفاعيل أخرى على " التطور السياسي" الذي كان أبعد - برأيه - من هذة الحادثة العابرة. وعلى الرغم مما بنطوي عليه هــذا التحليل من عمق ، يتعدى المدور المحدود للداعية السبئي الى معطيات أكثر حذرية في تطورات المرحليه و ما بعدها ، فإن العقاد لا يلقي ما يكفي من الضوء لإزالة اللبس الذي ربما تفاقم بعد مغادرة هذه الصورة المركبة . وهذا المنحى لا يتصل به موضوعنا الأساسي ، وهـو بالتـالى مفصول عن مقتل عثمان الذي يعتبره الكاتب "شيئاً آخر " غير متصل بالجذور . ولا يعنيه من هذا المنطلق أن يكون عبد الله بن سبأ ، شخصية حقيقية أم وهميه ، إذ يقلُّل من شأنه في الأساس ، خلافاً للشيخ عبد المقصود الذي يعطى له حجماً لم ينله في الرواية التاريخية أو الدراسات التي راكمت عليها . ولكن في النهاية يمكن ملاحظة استنتاجين هامين في بحثه (العقاد):

١- عدم الإنسياق وراء الهاله التي أعطيت لإبن سبأ من حانب معظم المؤرخين والكّتاب ، فلم تتعد من منظوره هذه المسألة "حادثـة محليـة قـد تتم على أثر مشاغبة جامحة من مشاغبات الدهمـاء ، وقـد يستطيعها ابن السوداء ومن هو أقل من ابن السوداء "١ .

٧-بناء على ذلك فإن مقتل عثمان ما كان لبحدث لمد توفر القليل سن الحماية العسكرية للخليفة، متهماً بصورة غير مباشرة والي الشام (معاوية) بالتقصير في هذه المسألة (إن عثمان ماكان يقتل لو كانت داره عروسة حراسة الدور التي يقيم فيها ولاة الامور، وإن هذه الجمهرة التي اقتحمت داره واجترات عليه بالسلاح ما كانت لتقتل والياً من ولاته - كمعاويه بن ابي سفيان مثلاً - لوانها هجمت على داره وبين حرسه واجناده) ".

عبقرية عثمان ص ٣٢

۲ المكان نفسه

### و ــ فلهوزن و فان فلوتن

هذا ما كان من امر الدراسات العربية الحديثة و المعاصرة المسلمة بالدور الذي قام به عبد الله بن سبأ في سياق الفتنه الشهيرة ، و قد حاءت، على التفاوت في حجم المادة التاريخية ، مقتضبه بشكل عام وتفقد للى العمق و النظرة التحليلية الناقبة . ولعل المقاد وحده حرج من حصار الرواية وقارب الاسباب الموضوعيه للفتنه، يمتأى عن الدورالمنسوب للداعية السبني .

أما المستشرقون ، فكانوا اقل حماسة للحوض في همذه القضية ، ربما لأنهم وجداوا في الرواية التاريخية منحى لا يتفق مع نزعتهم العلمية واستناجاتهم التي تقوم على المقارنة. ومن اللافت أن يوليسوس فلهوزن ، المستشرق الالماني الشهير ، تجاهلها تماماً في كتابه " تاريخ الدولة المربية"، حيث تندرج فيه مفصلة أحداث الفته . وقد سجل مترجمه ملاحظة هادئة عليه في هذا السبيل ، فأورد في الهامش ما نصة : " والمؤلف أغفل ذكر الدور الذي كان لعبد الله بن سبأ ( ابن السوداء ) في اثمارة الفتنه اولاً و تنظيم الاتصال بين الثوار في مختلف مدن الأمصار . ومهما قبل في در إبن سبأ فهو مذكور في كتب التاريخ و لايصح إغفاله ".

ا عبد الحادي أبو ريده

۲ انظر الكتاب ص ٤٨ هامش <١>

على أن فلهوزن تدارك هذا " الاغفال " في كتابة الآخر ( الخوارج والشيعه ) ، إلا أنه لم يعد الى منطلقات السبئية في عهد عثمان ، بل أشار اليها في سياق الحديث عن حركة المختار الثقفي في الكوفة ، حصوصاً الى العلاقمة الوثيقمة الـتي ربطت الأخير بـالموالي ( الفـرس ). و تكتسب اشارته اهميتها في نفيه أية علاقة بين التشيع و المصادر الخارجيم ، سواء كانت عبر الداعية السبئي ( اليهودي )، ام عبر المؤثرات الفارسية (الإيرانية ) التي نسبها البعض الى التشيع فيما بعد . يقول : فلهوزن : " أما ان آراء الشيعة كانت تلائم الإيرانيين فهو لاسبيل الى الشك فيه ، وأما كون هذه الآراء قد انبعثت من الايرانيسين ، فليست تلـك الملاءمة دليـلاً عليه ، بل أن الروايات التاريخية تقول بعكس ذلك ، إذ تقول أن التشيع الواضح الصريح كان قائمًا اولًا في الدوائر العربية ، ثم انتقل الى الحـوالي ، وجمع بين هؤلاء وبين تلك الدوائر" . أما السبئيه فأن فلهوزن يعتبرها إطاراً للكيسانية التي نُسب الالتزام بها للمحتار ، رابطاً بينها وبين الهوية القديمة لابس سبأ و لكن من دون التوقف طويلاً عنيد هذه المسألة ، مصرحاً بأنه لايعيرها " من الاهمية أكثر عما تستحق" . ولعله - أي فلهوزن - كان أكثر توغيلاً في المنحى الفلسفي للسبئية ، فحاض في

ا الخوارج و الشيعة ص ١٦٩

۱۷۱ المرجع نفسه ۱۷۱

موضوعة " الرجعة"<sup>١</sup>، و مؤثرات هذه الفكرة في العهد الاول من الخلافــة العباسية .

ولا يتجاوز المستشرق الهولندي فان فلوتن هـ أما الاطار في موضوعة السبئية ، فيتناولها كفرقة دينية لها مشروعها السياسي الذي عبر عنه أولاً المختار الثقفي . على أنه يعارض رأي فلهوزن بأن السبئية " يُسمون أيضا الكيسانية" ويرى أن مسافة " تفصل ما بين العقيدتين .... فأذا كانت الاولى تمجّد الروح الالهية في (على ) وتجعل له نصيباً منها ، فإن الثانية اعتبة به رمزاً للمعرفة الالهية "

وليس هدفنا بالطبع البحث في "العقيدة "السبئية وملابساتها ، ولكن اوردنا شيئاً من ذلك لإبراز المنهج الذي تداول مس خلاله المستشرقون هذه المسألة . فكلاهما جاء متفقاً على إهمال العنصر التاريخي فيها ،لاسيما فلهوزن الذي لم يشأ التعرض لها برغم احتكاك موضوعه المباشر معها. وكما تبيّن فقد نوقشت السبئية لمدى الاثنين في سياق حركة النقفي ، دون أن يعود كلاهما لل جذورها في عهد عثمان.

الرجع نفسه ص ١٧٤

۲ المرجع نفسه ص ۱۹۸

ر ص السيطرة العربية . ترجمة ابراهيم بيضون ص٨٠

وإذ نكتفي بما أورده كل من فلهرزن وفان فلوتن عن السبية ، وهما من اوائل المهتمين بتاريخ المرحله الأولى من الاسلام ، فإن ما حاء في دراسات المستشرقين الآخرين ، لم يضف جديداً بارزاً اليها . وقد انطلقت جميعها من الرواية نفسها، وما انطوت عليه ينملوج في السياق الفكري وليس التاريخي الذي تطابق عموماً لمدى المستشرقين ، مع النظرة التي سادت معظم الدراسات العربية الى هذه المسألة .

# المشككون

#### أ- طه حسين : الفتنه الكبرى

إن موضوع السبئية ، وكما أشرنا سابقاً ، لا يمكن بمثه حارج نطاق المنتهج الذي تبقى له على صعيد الدراسات التاريخية مقايسه و ضوابطه ، ما لا نجده على المستوى نفسه في فروع العلوم الانسانية الأحرى . وقد ترافق تطور المنهج في الواقع مع انكفاء السبئية في الدراسات المعاصرة وتراجعها احياناً الى حد الاحتفاء أو التهميش ، وذلك بناء على ضعف الرواية مصدر المعلومة ، فضلاً عن ثغرات لا تخفى على الكاتب أو المرخ، المنطلق من نظرة ناقدة و موضوعية الى احداث تلك المرحلة الدقية من تاريخ الاسلام .

و لعل طه حسين الذي عاد من فرنسا في مطالع القرن ، متأثراً بمناهج الكتّباب الأوربيين ، و متعمقاً في فكر ابن خلدون ، مما تجلسى علسى الحتواف الخصوص في كتابه " الشعر الجاهلي " الذي اثار ضجة مدوّية ، لاختراف النمط المألوف في الكتابه الادبية و التاريخية ، كان مؤهلاً لإعادة النظر في قراءة البراث ، فكما كنان مؤاهلة للنظور في دراسته الجريمه عن النراث الشعري للعرب قبل

الاسلام ، و الذي تصدى له المستزمتون بحرب شعواء ، كان كذلك في دراسته المتميزه عن " الفتنـه الكبرى " التي تناولها في ضوء هذا المنهج الجديد ، ملامساً عمق المسائل ، ومنها الموضوعـه السبئية التي كان اول من أثار حولها الشبهة و الارتياب . فأسس الاتجاه حديد في حركة البحث العلمي ، يصبح معه الشك وسيلة إيجابيـه لتفسير التاريخ و لبس عنصر إعاقة أو تشويش له .

ومن الواضح بداية أن شخصية إبن سبأ لم تأخذ مكانها الطبيعي في سياق بجثه ، بدليل انه كرّس لها مسياقاً خاصاً ، لصعوبة اندماجها من منظوره في حركة المسار التاريخي للمرحلة . تتعرف الى ذلك بغير صعوبهه في مستهل الحديث عنها ، إذ أن الكاتب لا يتعامل مع الرواية كحقيقة ، و إنما كواحدة تما هو معروف بالقصص التاريخي ، دون أن يرى ضرورة اسنادها الى مصدرها ، مكتفياً فقط باستخدام عبارة " قال الرواة " أو "قالوا" \، الاكثر ملاومة لطبيعة منهاجه .

يقول طه حسين : " وهناك قصة اكبر السرواة المتناخرون من شانها وأسرفوا فيها ، حتى جعلها كثير من القدماء والحمدشين مصدراً لما كمان من الاختىلاف على عشمان، ولما أورث هـلما الاختىلاف من فرقـة بين

الفتنه الكيري١٣٨

المسلمين لم تُمح اثارها بعد ، وهي قصة عبد الله بن سبأ الذي يُعرف بابن السوداء . قال الرواة : كان عبد الله بن سبأ يهودياً من أهل صنعاء حبشى الأم ، فأسلم زمن عثمان شم حعل يتنقل في الامصار يكيد للعليفة و يغري الناس عليه و يذبع في الناس آراء محدثة أفسدت عليهم رأيهم في الدين و السياسة جميعاً " .

بهذه المقدمة يمهد الكاتب لشحصية ابن سبأ ، منطلقاً من الرواية التاريخية المعروفة بشأنها ، و مضيفاً منذ البداية حواً تعبق فيه رائحة الشك قبل أن يتابع بالأنسياب ذاته تجوال السبئي على الامصار ، حيث التقى أبا ذرّ الغفاري و آخرين من الصحابة في الشام ، منتقداً عثمان و متحدثاً برجعة الرسول ووصاية على . ثم يضيف الكاتب متعمداً أغضال الرواية، فينسب القول الى " بعضهم " أن ابن سبا " أحكم كيده إحكاماً، فنظم في الامصار جاعات خفية تنسر بالكيد و تنداعي فيما بينها الى الفندة، حي إذا تهيات لها الامور وثبت على الخليفة ، فكان ما كان من الخروج و المصار و قترا الإمام" .

وينتقل الكاتب بعد ذلك من الحدث كمادة عبرية الى تفكيكه والوقوف نتيجة لذلك على عنصر المبالغة الواضحة فيه ، دون أن يخفى

۱۳۸ المکان نفسه ص ۱۳۸

الكان نفسه

استغرابه من إهمال المصادر الاساسية لهذه الشخصيه فيقول: "ونجّسل إليّ الذين يكبرون من أمر ابن سبأ الى هذا الحد، يسرفون على انقسهم وعلى التاريخ اسرافاً شديداً. و أول ما نلاحظه أنا لانجدلابن سبأ ذكراً في المصادر المهمه .... فلم يذكره ابن سعد ... و لم يذكره البلاذري ... و ذكره الطبري عن سيف بن عمر ، و عنـه أحدا المورحون الذين جاءوا بعده فيما يظهر" .

لقد شكلت هذه الإضاءه على شخصية ابن سبا ، مدخلاً مهماً الى عالم هذا " الداعيه " الذي " أحرق " بحراته الغريبه مسرح الاسلام وكانه من رواده و سابقيه الأوائل، خصوصاً في الإشارة الوائدة الى تقرد الاخباري سيف بن عمر في روايته عنها ، دون أن يقتنع مها المؤرخون الكبار ، باستثناء الطبري الذي وحد لها متسعاً بين رواياته الغزيرة . وسن هذاالباب يلج طه حسين بثقة الى هذا الموضوع ، ليس مشككاً فقط ، ولكن نافياً أن يكون لمثل هذه الشخصيه - وإن رُجدت - ذلك التأثير في تط، ات الم حلة :

" ولست أدري إذا كان لإبن سبأ خطر في أيـام عثمـان أم لم يكـن ، ولكني أقطع بأن خطره ، إن كــان لـه خطر، ليـس ذا شــأن . ومـا كـان

الرجع نفسه ص ١٣٢

المسلمون في عصر عثمان ليعبث بعقولهم وسلطانهم طارئ من أهل الكتاب أسلم أيام عثمان ، ولم يكد يسلم حتى أنتُدب لنشر الفتنه وإذاعة الكيد في جيم الأقطار"

و هذا منهى التحليل المرضوعي للدور المنسوب لإبن سباً ، و الذي أغنا اليه في القسم الأول من همذه الدراسة . فالمؤرخ يعجب في الواقع لتلك الليونه التي أبداها ولاة عثمان في الامصار إزاء التحرك المنبوه لهذا الداعية . وإذا رجعنا الى الرواية التاريخية وما كنان من أمر السبئي في البصرة ، فإننا لانجد في ردّة القعل من حانب واليها ، ماهو متكافئ مع خطورة حركته ، إذ يأمره فقط بالحزوج من البصرة لا . كذلك معاوية الذي خاطبه بهدؤ ، مما لايتفق و اسلوبه المعتاد إزاء المشاغبين على الحكم في ذلك الوقت . وقد تنبه طه حسين لهذا الامر ،مستغرباً أن يقدم هذان الواليان بما عُرف عنهما من شدة على المعارضة ، على التعامل بمشال هذان الواليان بما "الرجل الخطير "، فقال معلقاً على ذلك :

" ولو قد أخذ عبد الله بن عامر أو معاوية هذا الطارئ الذي كان يهودياً فلم يسلم الاكاتلاً للمسلمين ، لكتب أحدهما أو كلاهما في، الى

المكان نفسه

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> الطبري ج٤ ص ٣٢٧

<sup>&</sup>quot; المصدر نفسه ج٤ ص ٢٨٢

عثمان ، و لبطش به أحدهما أو كالاهما . ولو قد أحذه عبد الله بن سعد ابن أبي سرح ( والي مصر ) ، لما أعفاه من العقوبه السبي كاد ينزلها بالمخمدان ( محمد بن أبي بكر و محمد بن أبي حذيفة ) لولا خوفه من عثمان . والذي يكتب الى عثمان بستأذنه في البطش بابن ابي بكر و ابسن أبي حذيفة وعمار بن ياسر في بعض الروايات ، خليق الا يعفي من عقوبته رجلاً من أهل الكتاب قد اتخذ الاسلام وسبيلة لإثمارة الفرقة بين المسلمين و تشكيكهم في إمامهم بل في دينهم كله. و لم يكن أيسر من أن يتبع الولاة هذا الطارئ ومن أن يأخذوه ويصاقبوه ، وهم كانوا مهرة في تتبع الممارضين و إخراجهم من ديارهم و ارسالهم الى معاوية أو الى عبد الرحمن بن خالد بن الوليد" ( أحد قادة جيش الشام ) .

ويمضي طه حسين بعيداً في تفكيك الرواية " السيفية " ليتوقف عند نقطة مهمة ايضاً ، تتعارض و المنطق التاريخي ، وهي الحاصة بالعلاقة بسين عبد الله بن سبأ و أبي ذرّ الغفاري و التي تجمعـل الأخـير من أتبـاع الأول ومن السائرين على هديه ، فيقول : " ومن أغرب ما يُسرى أسر عبـد الله بن سباً، أنه هو الذي لقن ابا ذرّ نقد معاوية فيما كان يقول من أن المال هو مال الله ، وعلته أن الصواب أن يقولمن أن المال هو مـال المسلمين".

ا الفتنه الكبرى ص ١٣٢

أ أنظر الرواية في الطبري ج£ ص٢٨٣

ومن هذا التلقين إلى أن يقال إنه هو الذي لقن أبا ذرّ مذهبه كله في نقد الأمراء و الأغنياء و تبشير الكانزين للذهب و الفضه بمكاو من النار تكوي جياههم و ظهورهم ... وما أعرف إسرافاً يشبه هذا الاسراف ، فما كان ابو ذرّ في حاجة الى طارئ مُحدث في الإسلام ليعلمه أن للفقراء على الاغنياء حقوقاً ، وان الله يشكر الذين يكنزون الذهب و الفضة و لا ينفقونها في سبيل الله بعذاب اليم ، وأن المال الذي يكسبه المسلمون حين يظهرون على العدو ، أو الذي يؤديه المسلمون الى بيت المال زكاقاً و خراجاً ، هو مال المسلمين يجب أن يضاف اليهم في القول وأن يرد عليهم بالغعل " .

ويتابع لافتاً الى ريادة ابي ذرّ في الاسلام ، ومعايشته القريبه للرسول، آخذاً النفاصيل عن دعوته وعن تجربته في الحكم :

" لم يكن أبو ذرّ بجاجه الى هـ لما الطارئ ليعلمه الحقائق الأولية من حقائق الاسلام . وابو ذرّ سبق الأنصار جميعاً وسبق كثيراً جداً من المهاجرين الى الاسلام ، وهو قد صحب النبي فأطال صحبته ، وحفظ القرآن فأحسن حفظه ، ، وروى السنة فأتشر روايتها "! .

۱ الفتنه الكبرى ص۱۳۳

۲ بلکان نفسه

ولايكتفي الكاتب بالتصدي النظري لهذة المسألة ، حين يتوجه بانتقد لمل مروّجي هذه المعلومة قائلاً : " فالذين يزعمون أن ابن سبأ قد أتصل بأبي ذرّ فألقى اليه بعض مقاله ، يظلمون انفسهم و يظلمون ابا ذرّ و يرقون بأبن السوداء الى مكانة ما كان يطمح ان يرقى البها " ، ولكنه يخوض فيها معتمداً على القرائن ، مستحضراً ردّ الغفاري على كعب الأحبار و وثوبه عليه ، بعدما سمح الأخير لنفسه بالتدخل " بجنهداً" بينه وبين الخليفة عنمان بشأن فريضة الزكاة " . و ينتهي الكاتب الى تحليل منطقى للعلاقة بين الاثنين قائلاً :

" فأبو ذرّ ينكر على كعب الأحبار أن يعلمه دينه ، بل أن يدخل في أمور المسلمين حتى بإبداء الرأي ، مع أن كعب الاحبار ... ابعد عهداً بالاسلام من ابن سبأ وكان مجاوراً في للدينه يصبح و يمسي بين اصحباب الاسلام من ابن سبأ وكان مجاوراً في للدينه يصبح و يمسي بين اصحباب النبي ، وكان معاشراً لعمر و عثمان ، ثم الا يتحرج (أبو ذرّ ) من أن

ا للكان نفسه

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يروي الطوي عن سيف أن أبا فرّ دعل على عندان و عنده كعب الأحيار فقال لشدان: لا ترخيل فقال لشدان: لا ترخيل من المؤلف وقد ينبغي للمودى الزكاة الا يقتصر عليها – حتى يُحسن ال الجوان و الاحوان و يصل القرابات. فقال كعب: من أدى الفريشة فقد تقضى ما عليه. فرقع ابو فرّ محمته قضيمه نشجه. ... وقال له يا ابن اليهوديه ما أنت وما ها هنا . الطوع عربية مم 187. أنظر ها حسن، المقتمة لكرى مر ١٣٣.

يتلقى من عبد الله بن سبأ اصلاً من اصول الاسلام و حكماً من احكمام القرآن ..."\

إن طه حسين في بحثه لموضوعة ابن سبأ ، كان قارئاً جيـداً للتاريخ ، وممسكاً بكافة الخيوط فيه الرواية،دون أن يدع طرفاً منها يشذ عن الآخر، فعجاء هذا البحث متماسكاً في وحدته وبنائه ، و ذلك في ظل رؤية تحليلية ونقدية ثاقبة ، حصنته من الوقوع فيما وقعت فيه جمهـرة مـن المؤرخين الذين كانت قراءات معظمهم مسطحة وجامدة . لقد كانت الثورة على عثمان - برأى الكاتب - محصلة لعدة اسباب ، قد لايكون محورها السخط على سياسة الخليفة ، بقـدر مـا هـي خاضعـة في الأسـاس للتحولات التي مرت بها دولة الاسلام في أعقاب حركة الفتوح الأولى ، تلك السي فشل عثمان في استيعابها على نحو ما فعله الخليفة السابق، باعتماده معادلة توازنيه شموليه ، أدت الى انحسار كثير من التناقضات في عهده . على أن عثماناً بنزعته الفتوية أطاح تلك المعادله التي أحدث انهيارها شرخاً كبيراً أخذ يتوسع حتى انتهى الى ما عُـرف بالفتنه . فهل كان ذلك كله من انجاز عبد الله بن سبأ الذي لا ينفك طـه حسين يدعوه بـ " الطارئ " على هذة الموحة إن صح وجوده بالفعل ،

۱ الفتنه الكيرى ص ۱۳۳

واصفاً ما قيل حوله في هذا الصـدد بأنها " أمـور لا تستقيم للعقـل و لا تثبت للنقد و لا ينبغي أن تقام عليها امور التاريخ "\".

و هذا التشكيك بشمخصية ابن سبأ أو بدوره ، اتما هو نابع من الحقائق و ليس من الاحتهاد فقط ، دون أن يهمل الكاتب مسألة حيوية ، تمس الحانب السلبي في حركة التدويسن الشاريخي الاسلامي وما تسرب البها من روايات لا تتمتع كلها بالثقة ، فيصل بناء على ذلك إلى استنتاج واقعي بصدد هذه الشخصيه السبئية قائلاً :

"أكبر الظن ان عبد الله بين سبأ هذا - إن كمان ما يُروى عنه صحيحاً - إنما قال ما قال و دعا الى ما دعا البه بعد أن كانت الفتنه وعظم الحلاف ، فهر فقط استغل الفتنة و لم يثرها . و أكبر الظن كذللك ان خصوم الشيعة أيام الأمويين و العباسيين قد بالغوا في امر عبد الله بين سبأ هذا ، ليشككوا في بعض ما نسب من الأحداث الى عثمان و دلالته من ناحية ، وليشتعوا على علي وشيعته من ناحية اخزى ، فيردوا بعض امور الشيعة الى يهودي اسلم كيداً للمسلمين . وما اكثر ما شنع خصوم الشيعة على الشيعة ، وما اكثر ما شنع الشيعه على خصومهم في امر عثمان ، وفي غير امر عثمان "

۱ المرجع نفسه ص ۱۳۶

۲ المكان نفسه

ب- محمد عمارة : الخلافة و نشأة الاحزاب الاسلامية .

لم ينل عبد الله بن سبأ سوى القيل حمداً من اهتمام هذا الكاتب الغزير الانتاج ، منطلقاً ، شأن طه حسين ، من الشك بوجود هذا الرحل، وذلك في سياق بحثه لمرضوعة "الشيعة و الإمامة " . فهذا البحث يناقش اساساً التشيع كعقبلة دينية تبلورت مع هشام بن الحكم " ، نافياً أن تكون ثمة علاقة بين الأخير وعبد الله بن سباً الذي اسس " – بناء على رواية سيف – لميذا " الوصية " جوهر هذة العقبلة". و يعتقد عمارة أن التشيع كان ما يزال حتى ايام هشام ، تياراً سياسياً يمثل الحزب المؤيد لحق على في الحلافة ، و لم يأخذ وجهته " العقيدية " الا مع جعفر (الصادق ) و أيه ( الباقر ) و حفيده (الرضا) ، إذ هؤلاء " تُسب اليهم اغلب الروايات التي رواها الشيعة في صورة أحاديث عن النص و الوصيه " حسب قدله أ.

الخلافة و نشأة الأحزاب الاسلامية ص ١٥١ وما بعدها

ققيه من أصل فارسي عاصر الامام جعفر الصادق
 عمارة ، المرجع السابق ص١٥٣

المرجع نفسه ص ١٥٣

وفي ضوء هذا التوجّه ، يعارض عمارة المقولة التي تربط ظهور التشيع يحركة عبد الله بن سبأ في اواخر خلافة عثمان . وهذا الموقف لم ينطلق من قراءته لتفاصيل رواية سيف في الطيري الذي غاب نهائياً عن هوامش هذا البحث ، ولكنه عاد الى ما اقتبسه المقريزي من هذه الرواية . و لسنا هنا في بجال التقرض لمنهج عمارة الذي يجتهد أحياناً بمناى عن النصوص التاريخية ، مما يؤدي الى اختصار الفكرة او مراودتها عن بعد . ولكن الرجوع الى النص الأصلي، عدا أنه من اساسيات المؤرخ أو الكاتب في التاريخ ، فإنه يفتح أفاقاً لا تتيحها المصادر المتأخرة أو المراجع الحديثة.

ولقد انعكس ذلك على منهج عمارة فيما تطرق له من اشارات الى إبن سبأ ، دون أن يكون خارج اللبس ما صرّح به عن الاصول التاريخية التي عاد اليها قائلاً : " وتسب اغلب مصادر التماريخ والفكر الاسلامي الى ابن السوداء هذا نشاطاً عظيماً و جهداً خرافياً"!. فهو لم يقرف اولاً عن هذه المصادر ، وثانياً إن موضوع إبن سباً لم يسرد الا في رواية واحد شكلت المصدر الوحيد له ، و ثالثاً إن المادة التي اقتبسها ليست مطابقة تماماً لما جاء في الرواية الاساسية . فقد نسبت هذه " المصادر " لإبن سباً دوراً خرافياً بالفعل ، ومن خلالها جاءت ترجمته لدى عمارة كما يلي:

ا المرجع نفسه ص ١٥٤

۲ المكان نفسه

"تقرل( المصادر ) أنه أتى الحجاز و تقشف وقام بالأمر بالمعروف و النهي عن المنكر طلباً للرئاسة . ثم لعب دوراً كبيراً في ايقاع الفتنه بين الصحابة و أكابرهم ، ثم حرّض على قتل عثمان و حرك الناس في همذا السبيل . و في خلافة على أفسد المحاولات التي كادت تنجع للصلح في البصرة بمين على و طلحة و الزبير . ثم جاء دوره في ظهور التشيع عندما جاء الى الكوفة يُظهر تعظيم على مما لا يرضاه على و يستغوي بذلك من ليسست لم صحبة و لافقه في الدين ، كالبوادي و أهل السواد و يتحدث بينهم ، ورعا استقصر عندهم فعل أبي بكر و عمر و عثمان ، ويقدّم امير المؤمنين ( على بن ابي طالب ) عليهم في الفضل . وكان يذعي ان علياً يستخصه ( على بن ابي طالب ) عليهم في الفضل . وكان يذعي ان علياً يستخصه و يخرج اليه بأسرار لا يخرج بها الى غيره ، وعلى لا يعلم ذلك."\

ان هذا التوصيف لدور ابن سبا والذي اقتب س الكاتب معظمه عن التجبت دلائل النبوة " للقاضي عبد الجبار ، لا يجنع فقط الى المبالغة ولكنه يتحاوز ما حاء في رواية سيف من تفاصيل . غير أن الكاتب وقد اورد ذلك ، لا يبدو مقتنعاً بهذا الدور الذي سرعان ما يصطدم عنده بالشك، متعاملاً بحذر مع " داعية " احتلف بشأنه المؤرخون ، إذ قاد البحث عنه فريقاً الى انكار شخصيته كلياً ، و رأى " أن مورخي السنة

الرجع السابق ص ١٥٤

قد اخترعوها كي يعلقوا في عنقها الأحداث و الصراعات و الدماء التي سبّبها الصراع على السلطة ، حتى تظّل لصحابة رسول الله قدسيتهم و صورتهم المثلى في النفوس . كما قاد هذا البحث البعض الآخر الى التسليم بوجود هذه الشخصية ، و لكن مع رفض المبالغة في السدور المذي لعه في تلك الإحداث .

و إذا كان هذا التصنيف الذي أورده عمارة ينفق و المبدأ العمام لدى الفريقين في النظرة الى شخصية ابن سبأ ، فأنه ليس حاضعاً بالمطلق لهذه الرقية المجردة . ولهمه يغفل من هذا المنظور حقيقة هامة ، وهمي أن رائد الشك بهذه الشخصية كان طه حسين ، مقدماً قرائن علمية بارزة في هذا السبيل ، دون أن يرد كتابه (المفتة الكبرى) بين مصادر ومراجع الكاتب. كذلك فإن مؤرحاً غير شيعي نظر الى ابن سبأ بما يتعدى الشك الى الرفض ، وهو هشام جعيط في كتابه القيم عن "الفتنة" . على أن عمارة وإن كان مطلوباً منه التعمق أكثر في دراسته لشخصية السبئي ، فإنه في وعيه اقرب الى استاعلها من الهاله التي احيطت بها ، ذاهباً الى رفض الملاقة الساساً بينها و بين حركة التشيع .

الرجع نفسه ص١٥٤ -١٥٥

الفتنه ، جدلية الدين و السياسة في الاسلام المبكر ص٥٠

ولكن عبد الله بن سبأ - كصاحب دور يتعدى هذه المسألة - لم ينل حفلاً من الدراسة المعمقةلدى عمارة ، مما كنان سبباً في الارتباك الذي ساد احياناً البحث ، وكان ناتجاً في الاساس عن ابتعاد الكاتب عن الرواية الأصليه التي ذكرت أحبار هذا "الداعية" . ولو عاد اليها ، رعما. تفادى الوقوع في احطاء ثلاثة ليس على المؤرخ الوقوع فيها وهي :

 - قوله أن المصادر المعتمدة لم تتنسب الى ابن سبأ القــول بــاانتس والوصية (بل نسبت اليه فقط القول بتفضيل على على الصحابه)<sup>7</sup>. و هذا مخالف لما جاء في الرواية من قــول ابن سبأ في هــذا المحال : " لكــل نـــي

ا عمارة ، المرجع السابق ص ١٥٥

انظ الكتاب ص٥٥٥ ا

وصي و كمان علي وصي محمد...محمد حماتم الأنبياء و علمي خماتم الأوصياء"\

 ٢- لم يرد في الرواية مايتعدى تحريض ابن سبأ على الخليفة عثمان ، دونما اشارة الى التعريض بأبي بكرأو عمر، خلافاً لما ورد عنـد عمـارة في هـذا السبيل.

٣- ما حاء من تناقض الكاتب مع نفسه ، حين رأى أن الشيعة لم يرووا
 شيأ من قول ابن سبأ في الوصية الوصية والنص ، في الوقت الذي وصــف
 الشيعه من قبل ، بأنهم يرفضون بالمطلق وجود هذا الرجل.

ا الطبري ج٤ ص٣٤٠

# الرافضون

### أ- محمد عبد الحي شعبان الوهشام جعيط ال

إنها مسألة منهج يمكن على اساسها تقويم شخصية ابن سبأ ، إذا كانت حقيقة أو أسطورة ، أو بين الأثنين كحدث عابر في مسار تلك المرحلة . ومن هذا المنطلق ربما نفسر تجاهل المؤرخ المعاصر محمد عبد الحي شعبان لهذه المسألة ، على الرغم من خوضه على نطاق واسع في اشكالية الفتنه و الصراعات التي واكبتها . فقد اسقط تماماً الموضوعة السبعية من كتابه، على الرغم من عودته في هذا السياق الى الطبري و الى رواية سيف بالذات ، دون أن يعني ذلك سوى أنها لم تتلاءم مع المنهج العلمي ، ربما المتشدد ، الذي احتاره لدراسته ، يميث يصبع التحاهل هنا بمثابة الرفض .

وفي ضوء هذا المنهج ، تَجَنّب مؤرخ معاصر آخر ( هشــام جعيـط )-ينحو الاتجاه نفسه في التاريخ مع رؤية أكثر شموليه وواقعية - النوقـف

أ صدر الاسلام والدولة الاموية

<sup>&</sup>quot; الفتنة ، حدلية الدين والسياسة في الاسلام المبكر . ترجمة خليل احمد خليل

عند هذه الحادثة على الرغم من اتخاذ "الفتنة " التي برز في ظلها إبين سبأ عوراً لكتابه . و لم تعن وقفته السريعة عندها ، سوى التأكيد على رفضها و عدم الاقتناع بوقوعها . وقد جاء ما يتم هذا للوقف في تعقيب المؤرخ جعيط على خطاب أبيي ذرّ الغفاري في الشام ، المذيد بـ " اكتناز " الأغنياء للمال و النزوع الى الترف حيث يقول : " هذه الرواية التي تضح عبد الله بن سبأ على المسرح لا يمكن قبولها"، وينتهي الى اعتبارها رواية " ملفقة " ا في الأساس .

### ب - أحمد لواساني : نظرات في تاريخ الادب .

هذا الكاتب يتعرض لقضية ابن سبأ على أنها حركة مدسوسة على الاسلام ، ابطالها اليهود الذين تظاهروا بهذا الدين و ما انفكوا يتآمرون عليه حسب رأيه . و يصل به الأمر ليس الى الشك بالرواية ، ولكن بصاحبها نفسه ( سيف بن عمر) متسائلاً بشأنه فيقول " إذا لم يكن .... هذا يهودياً اظهر الاسلام كما فعل الكثيرون غيره من أجل افتعال الاحاديث و خلق الفتنه - و أحاديثه و أخياره تؤيد هذا الظن - فهو على الأقل يفهم نفسية اليهود و يلوك اساليبهم" . و لعل مثل هذا

المرجع السابق ص ٧٥ هامش <١>

<sup>&</sup>quot; نظرات في تاريخ الأدب ٣١٨

الحكم على إخباري هو أحد ثلاثة او اربعة أ ، اعتمد المؤرخون اساساً على رواياتهم فيما دونّوه من أحداث القرن الاول و معظم القرن الثناني المجرين، قد لا يكون مقبولاً و بهذه السرعه ، لمدى المؤرخ الذي رعما طعن برواية أو أكثر لأحد هولاء الاخباريين ، ولكن اسقاط ذلك كليماً عليه سيحنح بنا الى المبالغة ، وبالتالي سيقودنا إلى الطعن بكمل الروايات . التاريخية ، سواء المنسوبه لسيف أو لغيره من اهمل الاخبار ، وليس على المؤرخ الواقعي هنا ، أن يقلل من أهمية ما أورده احسان عباس في ردّه على مرتضى العسكري بشان سيف و طعنه بكل رواياته إذ يحقول عباس:

" هل تكفي ادانة اهل الحديث لسيف بأنه ضعيف مـ تروك ، لتحملنا على رفض رواياته التاريخية .؟ لقد كان لأهل الحديث مقاييسـهم الخاصة في التعديل و الترثيق " . ثم يضيف : " هل من الممكن أن يكون سيف قد اختلق كل هذا ، أي كتب تاريخاً من حيالـه ؟ " . وبتهي الى القول عن سيف بأنه " كان يحاول كتابة موسوعة تفصيلية للأحداث و لايقتصر

ا ان عنف ، عوانة بن الحكم ، سيف بن عمر ، الواقدي

على ملخص عام ... ماذا تقول( مخاطباً العسكري ) في سيف حين تتفق روايته مع روايات أخرى لرواة آخرين ؟ "١" .

لقد ذهب اللواساني في الاتجاه الذي سار فيه العسكري ، فلم يقم بدراسة الرواية ، مفككاً عناصرها و عنوقاً نقاط الضعف فيها ، و إنحا رفضها بالمطلق و عن سابق تصميم ، وهذا ما يعبر عن قوله : "في الكذبة الكبرى التي احتلقها سيف بن عمر ، حين خلق شخصية اسماها عبد الله ابن سبأ و أتباعاً له دعوا "السبئين"، نجد حالة تصور لنا العقليه التي يمكن ان تخطط لمثل هذا التدبير و تتوصل الى مثل هذه التناتج " . ويتخذ مثلاً على ذلك ، ما رواه هذا الإخباري ( سيف ) عن دور ابن سبأ في معركة الحمل ، نما لا ينسحم " مع الواقع التناريخي " أو ينطبق " مع أي من المصادر الاسلامية " حسب قوله " .

و الكاتب لا يؤرخ لهذه الحادثة ، بل هو معنى في الصميم بالدور اليهودي المشبوه الذي حاول احتراق الاسلام من حالال شخصيات توزعت المهام في هذا السبيل ، و كان من يمثّلها برأيه : عبد الله بن سلام

انظر رسالة إحسان عباس الى مرتضى العسكري معلّقاً على كتاب الأحمر : عبد الله بن سبأ وأساطير أخرى ص ٢٤٧ - ٢٤٩

والمتحور الحرى عن ١٤٠ م.١٠ . \* نظرات في تاريخ الأدب ص ٣١٦ – ٣١٧

۲ المرجع نفسه ص ۳۱۷

" الذي تجمع حول اسمه كثير من الاحاديث و الاخبار المشكوك بأنها مدسوسة على الاسلام "١" ، و كعب بن ماتع المعروف بكعب الأحبار الذي تنبأ لعمر بن الخطاب بمقتله ، " وكان أبرز المتهمين بتسرب أحبار وتأويلات يهودية الى الاسلام على يده "٢ ، ووهب بن منبه " الذي يـأتى في أوائـل الذين ألفـوا كتبـاً من تلـك الـتي أدخلت في الاسـلام أحبـــاراً كثيرة"٢، بالإضافة طبعاً الى عبد الله بس سباً . وقـد اكتفـي الكـاتب بمـا أشير الى دوره في حرب الجمل ، دون أن يتطرق الى "دعوته" في المدينه و الامصار مخرضاً عي عثمان و مُروحاً لعلى " وصى النبي" . وبناء على هذا المفهوم - وعلى غرار السيد العسكري- يكون سيف بن عمر ، القضية التي استأثرت باهتمام الكاتب ، وذلك على حساب السبئي الذي أصبح بداهمة غير موجود ، استناداً الى " اختلاق " الرواية له في الاسماس ، "و افتعال " صاحبها أخباراً لا تمت برأيه الى الحقيقة بصلة .

ا المرجع نفسه ص ٣٢٠

<sup>\*</sup> المرجع نفسه ص ٣٢١

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> للكان نفسه

### ج - مرتضى العسكري : عبد الله بن سبأ و أساطير أخرى .

عود على بدء ، كما يقال ، فالسيد العسكري ، وإن لم يكن رائد إثارة الإشكالية السبئية ، فهو على الاقبل مثيرها على نطاق واسع من علال كتابه السالف ، الذي رعا كان الوحيد الذي طرق مباشرة هذا الموضوع . و هذا ما دفعه – استناداً الى خلفية ظاهرة – الى النقد من منظور سلبي لكافة " أحاديث سيف " ، حيث كان " منشأ الإسطورة السبغية " اعلى حد قوله . و إذا كانت قيمة هذا الكتاب تنحصر في هذه المسألة ، أي في الجهد الذي سبحره في تقصي الروايات" السيفية " ، وامتدادها في عدد من المصادر و المراجع ، بما انطوت عليه من مفارقات و مقارنات في آن ، فإنه لم يشكل بحثاً وافياً و مقنعاً عن عبد الله بين سيا، عنوان الكتاب .

وكما أشرنا في القسم الاول من دراستنا ، فإن العسكري تناول شخصيتة رافضاً لوجودها منذ البلاية ، دون أن يـأخذ بـالنقد الروايـة أو ينتهي الى استنتاج بشأنها . فقد استّهل كتابه بما يشبه التمهيد له ، بعنوان " الاسطورة السبئية " ، طارحاً أربعة اسئلة وهي :

ا عبد الله بن سبأ و أساطير الحرى ص ٣٥

من هو ابن سبأ،من هم السبئيون، وما هي دعاواه ، وما هي أهم أعمالـ ٩ هذه الاسئلة الكبيرة لم تأخذ من الكتاب سوى ست صفحات، ولانبالغ اذا قلنا أنها لم تحب على أي منها . فقد لخص بكثير من السرعه أحبار السبئي كما جاءت في الرواية " المزعومة " لسيف الذي يصفه الكاتب بـ " القاص "١ ، و الذي ينسج - برأيه - خيالاً و لايروي حقائق تاريخية . ثم يعرض بعد ذلك لكبار السبئيين استناداً الى الأسطورة " وهم أبو ذرّ الغفاري ، وعمار بن ياسر ، ومحمد بـن ابـي حذيفـة و عبـد الرحمـن بـن عديس ، ومحمد بن ابي بكر وصعصعة بن صوحان و مالك الأشتر . والطريف أن ما ذكره عن هؤلاء لم يأت في سياق علاقتهم بالسبئية أو " انظوائها " تحت رايتها، و إنما اقتصر ذلك على ترجمة لكل منهم ، جاءت خارج الموضوع ، قبل ان ينتهي الى تعقيب لا يعبّر عن الافكار الواردة فيها ، اذ يقول:

هذه هي اسطورة ابن سبأ بإيجاز ، وهؤلاء هم السبئيون الى مئات من أبرار المسلمين من صحابة وتابعين و نظرائهم "٢" .

ولايقصد هنا بالطبع سوى ما " زُعم " عن هــذا " الحرب السبئي " ورجالاته ، إلا أن ترجمة هــولاء ليست بصــدد السبئية على الاطـلاق .

۱ المرجع نفسه ص ۳۱

ر ع المرجع نفسه ص٣٤

يقول العسكري عن الأشتر: "هر مالك بن الحارث بين بغوث بن سلمة بن حذيمة بن مالك النحعي . أدرك رسول الله (ص) وهو من ثقاة التابعين و كان رئيس قومه . شهد البرموك فشترت عينه ولقب بالاشهر. صحب علياً (ع) في الجمل وصفين و له مواقف شهيرة فيهما . ولّماه على مصر سنة (٣٨هـ) ، فلما وصل الى القلزم دس اليه معاوية السم بالعسل و توفي متاثراً بالسم "١ .

وما ذكره العسكري عن الاشتر،لا يختلف عن بقية "كبار السبئيين" السبعه الذين تحدّث عنهم بمعزل عن الصفة المنسوبة لهم .

بعد ذلك يورد لاتحة بأسماء المروحين للسبئية ، دون الالستزام بالتسلسل الزمني ، مبتدئاً بالشيخ عمد رشيد رضا و منتهياً بالذهبي ، مروراً بعدد كبير من المؤرخين القدامي و المحدثين مثل : الطبري و أبي الفداء و أبن الاثير و أحمد امين و حسن ابراهيم حسن و فلهوزن وفان فلوتن الخ "... . على ان هذه الاتحة من المروجّن ، ملحّصة" في الجدلول

المكان نفسه

۲ ۱لرجع نفسه ص ۳۷ – ۵۱

الذي حتم به هذا الفصل ، لاتبدو مهمة بالنسبة للمؤرخ الذي تعنيه جذور الرواية و ليس امتدادها في المراجع ، الا اذا كانت الغاية من ذلك مناقشة الأفكار الواردة فيها ، وهو أمر لم أجد العسكري خائضاً فيه أو مقارباً له بصورة حديه.

وإذا كان توسيع دائرة البحث ليشمل دراسة " مقارنة" لأحاديث سيف ، قد قصد الكاتب من ورائه تجريد هذا الإحباري من الثقة بر واياته، بما يسقط بداهة على رواية إبن سبأ " الاسطورة " ، فإن هذا الموضوع لم ينل ما يستحقه على مستوى العمق و الشمولية . ولكن ما حققه العسكري من رصد لهذه الروايات ( الاحاديث ) و توثيق لها و مقارنة مع الروايات الاخرى ، بعتبر عملاً جليلاً بحــد ذاته . وقــد شــكل ذلك مدخلاً الى محاولة قراءة حديدة لشخصية ابن سبأ ،بصرف النظر عما انطوت عليه من افكار مسبقة ، سرعان ما تحلت في السطور الأولى من الكتاب . ومن هذا المنظور فإن الكاتب على الرغم من أنه لم يكن البادئ في اثارة الاشكالية السبقية ، فإنه من دون شك كان اول الطارحين لها على هذا المستوى الجدالي الحاد ، مما لم يعد باستطاعة احد من المه رخين تجاهل ذلك اللبس الذي احاط بشخصية ابن سبأ ، او الخروج من دائرة الشك،على الأقل بدوره " الطارئ " في مواجهة أحداث الفتنه .

# د- ابراهيم محمود : أثمة ومسحرة ، البحث عن مسيلمة الكذاب وعبد الله بن سا

وغن نكاد ننهي دراستنا عن عبد الله بن سبا ، وصلنا هذا الكتاب الصادر حديثاً ( مطلع ١٩٩٦ ) ، وقد رأينا لمزيد من الفائدة ادراجه بين جموعه الدراسات التي تعرضنا لها في هذا السياق . على أن الكتاب ، وصياغة عنوانه لا بجتاج أمامها القارئ الى التوقف، ليدرك أنه ليس بحثاً في التاريخ ، بقدر ما يندرج في فلسفة التاريخ ، لم يضف حديداً بارزاً الى الموضوعه السبية ، بل أنه – أي الكتاب – رعا تركنا أكثر بلبلة بشأنها . و هذا ما يواجهنا بالفعل منذ الصفحات الاولى من البحث و الاعلان عن موقف صاحبه من التاريخ ، باعتباره " بجالاً مفتوحاً للنظر فيه .. يحمّرك فينا الاستلة الكبرى و المتعلقة بما يتضمنه من علاقات وما ينيوه من افكار و ما يقوم عليه من حجب الافكار و ثغرات تتحلل بناءه الفكري ،

وفي ضوء هذا الموقف . فهو يلج موضوعه بحـذر شـديد و ميـل الى "المساءلة " و محاولة " الاستنطاق " ،وهما عبارتان غالبـاً مـا اسـتحدمهما

ا أنظ الكتاب ص.١٤

في النعاطي مع النص التاريخي ممجمله ، و الذي يقى عنده موضع ارتياب و لذلك يرى أن شخصية ابن سبأ " بولغ في أهميتها و خطورتها " ، كمحرك رئيس للفتنه التي " شكّلت المنبع لظهـ ور المنـاوتين للدولـة الاسلامية في طابعها السني " حسب تعبيره " . هل يـ رى الكاتب هنا أن عبد الله بن سبأ شخصية عتلقة في التاريخ ؟ قد لا يدو ذلك واضحاً ، على الأقل في مقارته مـع شخصية واقعيه من رموز الردة ، اعيني بها مسيلمة الكذاب ، خصوصاً المقارنة بين ما يعتبره الكاتب " منافسة " من الاخير للنبي ، و " طعن السبئي "في شخصية عثمان ، بل السابقين عليه ، بدعوى أن علياً وصى النبي عمد " "

والكاتب هنا يعود الى رواية سيف في حيثياتها المعروفة ، أي أنه ينطلق من اعتراف بشخصية ابن سبا ، إلا أنها " تقاريب الاسطورة بالنسبة للتاريخ" حسب تعيره " . ويورد دلالات كثيرة في هذا بخال تقلل من اهمية الدور المنسوب اليه ، ومن ذلك استغرابه من انخراط شخصية صحاية كبيرة " ومن الموعودين بالجنه " مشل عمّار ابن ياسر في هذه

۱ المرجع نقسه ص ۱۷

<sup>ً</sup> المكان نفسه

المحان نفسه ۲ المرجع نفسه ص۱۹۷

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ص١٦٩

الرجع نفسه ص١١١

<sup>°</sup> المرجع نفسه ص١٦٧

"الشبكة السبثية" . غير أن الكاتب يعود مرة أحرى الي بحث هــذا الموضوعة على مستوى التاريخ و علاقتها بـ ( اليهودية المؤسطرة ) ، أو ما عُر ف في الأدبيات الاسلامية بالأسرائيليات، متعمداً الدحول من هـذا الباب الى عالم عبد الله بور، سبأ ، باحثاً عنه و ملامساً حقيقة دوره الغامض.

يقول محمود :" أن أبس سبأ أو أبن اليهودية أو أبن السوداء للذم والتحقير ، شكل شخصية اكتسبت كل الأبعاد التي تجعلهما ، وجعلتهما ، اسطورية من جهة ، وتقدمها وقدمتها الدراســات الــتي تناولتهــا داهيــة في التاريخ العربي الاسلامي في فترة من أكـثر فتراتــه حساسية ودراماتيكيـة (في القرن الأول منم ) من جهة ثانية ، و تسند و اسندت اليها دوراً تآمرياً في تلغيم و توتير هذا التـاريخ ، ومـن خـــلال أكــثـر الرمــوز الدينيــة حضوراً ( أو من أكثرها على الاقل ) في هذا التاريخ ، و زحزحة حانبيــه و تشطياتية له من جهة ثالثة . تلكم هي الشخصية الرمز المسماة ... عبــد الشخصية ، شخصية اسطورية، الا ان ذلك غير مطابق لوجهة العسكري الذي ينفي وجودها منذ أول كلمة في كتابه ، إذ تبقى نظرته ( محمود)

المرجع نفسه ص ١٧٥

الرجع نفسه ص ١٩٢

عكومة بهذا المنحى الجدلي: "ليس الموضوع الذي هو في متناولها ، يقتصر على حقيقة هذه الشخصية ... إنما هو ما يُحرك هذة الشخصية تاريخياً .... إذ البحث في موضوع عبد الله بن سباً وما إذا كان فعلاً شخصية حقيقية أم لا ، لا يفيدنا ، لأن ذلك لن يزحزح هذة الشخصية ، بالعلاقات التي عُرفت بها و الدلالات الحافة بها ، و لن يغير ذلك فيها موقعاً ، دلالة تاريخين شيئاً وبسهولة "! .

ولا اشك ان الكاتب يملك حساً مرهفاً ، مكنه من الخوض على هذه المساحة " الملفمة " برياطة جأش ، دون الانصياع للمسلمات التي بدت شبه قائمة في الدراسات التاريخية بصدد هذه المسألة . بيد أنه يخوض فيها على مستوى فكري ، مستنطقاً النص في هذا الصحب الجدالي الذي يصبح غاية في معظم الأحيان لديه ، كلاف طريقة المؤرخ و منهاجه الذي يتوسل اثارة الجدل طريقاً الى مقاربة الحققية التاريخية . و لذلك فهو يمعمن في طرح الأسئلة ، او المساعلة - كما يؤثرها - من غير أن توفر له إجابات هادئه ، تسهم في اضاءة المدى الواسع الذي يسبح فيه . و لعله يبدد اكثر اقراباً من موقع المورخ ، في الصفحات التي يناقش فيها

الرجع نفسه ص ١٩٣

الموضوعه السبئية من خلال النظرة في المصادر اليها ، متوقفاً عند ستة سن المؤرخين و الفقهاء ممر تناولوها في عهو د متفاوته :

١- الطبري : يلاحظ الكاتب - متـاثراً بنظـرة طـه حسـين - برغـم تقديره للمكانه التي يحتلها " هـذا المؤرخ الاسلامي الكبير " ، أن ركام الروايات التي أوردها لم ينقذه من الوقوع في"التناقض" ، إذ "كيف يمكن - والكلام للكاتب - الجمع بين يهودي ، يُعرف بمثل هذا الخبث واللس والنفاق و الكذب ،و صحابي حليل ورع كان حريثاً في مواجهت للآخرين ( أبو ذرّ الغفاري ) ... فهل كان بحاجة الى ابن سبأ وهو نقيضة في نواياه ، ليأخذ منه درساً في الثوريــة العقائديــة ، وفي وضـع حــد لظلــم المسلم في المسلم و إحقاق الحق "' ويمضى في هـذه المحابهـة مـع المــورخ الكبير ، متسائلاً مرة اخرى" كيف يمكن الجمع بين حهاز الشسرطة الـذي أسسه عثمان ، و النشاط المكثف الذي كان يقوم به اليهودي ابن سبأ"<sup>٢</sup> ، و بالتالي كيف يُستدعى الغفاري للتحقيق معه أكثر من مرة في الشام و لا ينطبق ذلك على ابن سبأ الذي اكتفى معاوية بطرده ، من "دون تعريضه لعملية تأديب معينة" . و يخلص الى التشكيك في الروايـة الــي

ا المرجع نفسه ص ۱۹۵ – ۱۹۰ آ المرجع نفسه ص ۱۹۲

الرجع نفسه ص ٦

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المكان نفسه

اوردها الطبري من غير تمعن أو تمحيص ، بل أن الشك يذهب الى المورخ نفسه (الطبري) الذي لم ينف عنه الكاتب محمود التأثر بخلفيته "المعتقديــة في تجليها المذهبي الرسمي تماماً " حسب تعبيره .

۲ - المسعودي : لا يرى الكاتب عند هـ أما المؤرخ ، علاقة واضحة ين أطراف ألازمة - الفتنه ( عثمان ، ابو ذرّ ، ابن سبأ ) ، إذ يكتفي المسعودي من ذلك بمواجهة بين الأولين و كعب الأحبار ، من خلال مروية مقتبسة على ما يبدو عن الطبري . ويعتقد محمود أن النوعة " لشيعية " عند المسعودي كانت وراء إهماله لأخيار ابن سبأ .

٣ - الشهرستاني: يقتصر ما رواه عن هذا الفقية ، على اشارة عن ابن سبأ متزامناً مع خلافة على ، بوصفه أحد الفلاة الذين ظهرو في عهده ، " و كانه - والكلام للكاتب - يلجالل الغمز ... باشارته هذه في ربطه ربطاً حفياً ، ومن ثم وظيفياً ( بنيوياً ) بين نشاطات على ، والنزوع الملمي " الايديولوجي " الشيعي باحمه ... أي أنه يؤرخ لوعي انقسامي في حياة الامة ( الاسلامية ) و طوئفي و مللي ، حيث تجلت الصراعات الدموية واضحة " .

الرجع نفسه ص ۱۹۸

۲ المرجع نفسه ص ۱۹۹

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> المرجع نفسه ص ۲۰۱

٤ - أبو الحسن الأشعري: وقد اشار الى الغلاة و منهم السبئية الغين زعموا "أن علياً لم يمت ، وإنه يرجع الى الدنيا قبل يوم القيامة ، فيملاً اللارض عدلاً كما ملت جموراً " . أي أن الأشعري يربط ، وإن يخلفية أقل بروزاً من الفقيه السابق ، بمين " هؤلاء الغلاة ، وعلي نفسه ربطاً معتقداتياً... فيحري التركيز على البعد الانقسامي في امة الاسلام من جهة وتنبيه القارئ الى هذا المنبع اليهودي المؤثر و السلي للتشيع مسن جهة ثانية." "

ابن الاثير: يختصر ، برأي الكاتب ،حديثه في هذه المسألة ،
 على العلاقة بين الفتنة " والداعية " اليهودي ، محاولاً - كما الطبري الذي تأثر مباشرة به - إظهار الهدف التضليلي والإفسادي للحركة السبقة .

٦ - إبن خلدون: يتوسع الكاتب في شرح ملابسات الحركة السبئية عند هذا المؤرخ الذي " يبدو - برأيه - أكثر طواعية مع فكرة الخطر اليهودي المؤسطر ... و أكثر صراحة و تشدداً حول هذا المرضوع ، عندما يعظم الدور اليهودي ( ابن السوداء ) و دفعه للناس في طريق

المكان نفسه

<sup>.</sup> الرجع نفسه ص ۲۰۲

الظلالة والفساد و الغوغائية و القتل "١" . و يسروي عن ابن خلمون أن عبد الله بن سبأ " كان متشيعاً لأهل البيت .... و كان يجد باستمرار من ينحدع به ... و من بين هؤلاء الذين دخلوا دائرت السرية ، عمّار بن ياسر "٢ . أما رأى الكاتب محمود فيما اورده ابن خلدون بشأن هذه الموضوعة ، فأنه يردّ ذلك الى الخلفيه " السنية " المتشددة لهذا المؤرخ الذي كانت الخلافة هاحسه ،شأن معظم المؤرخين المتحركين في دائرتها، باعتبارها رمز وحدة الاسلام، وكل مناوئ لها لا يتردد احد منهم في تصنيفه خارج الاسلام،ومنهم بالطبع أو" على رأسهم""، عبد الله بن سبأ و لعل الكاتب محمود ، وهـ و لا يبـدو معنيـاً كثـيراً مـن وحهـة نظـر المؤرخ - كما سبقت الاشارة - بشخصية عبد الله بسن سبأ ، بقدر ما تندرج عنده في العملية النقديـة للفكر التـاريخي ، يـراود في وعيـه مسـألة مهمة في هذا المحال ، تأخذ به الى اشكالية التاريخ برمته ، خصوصاً على مستوى العلاقة بين المؤرخ و الحدث التاريخي ، ومــا يعكســه الأخـير مــن مؤثرات على الاول تجعله مصنفاً في هذا الإتجاه أو ذاك . و بهذا المعنسي – كما يه ى الكاتب - " لايعود ابن سبأ هو الموضوع الـذي يبحث فيـه ،

۱ المكان نفسه

۱٤٤- ۱۳۹ سام ۱۲۹ الغير ج٢ ص١٣٩ -١٤٤

۳ المكان نفسه ص ٢٠٤

وائما هو الفاعل في المؤرخ و الباحث عنه ، فهو إذ يكتب عن ابن سبا أو يغض النظر ، فإنما يفصح عن كينونته و حبّلتها الانسانية ، عن حضورها الواقعي و مسارها الاجتماعي و يستنطق ذاته بالتالي ، وهل كنا نستطيع ان نعرف المؤرخ على حقيقته هذه لولا ابن سبأ ؟ فهو في الحديث عنه مصنّف للمؤرخيين و عتبر لامكاناتهم و مدى حضورهم في التاريخ نفسة " ا

و من البديهي أن يوصله هذا المنطق الى التشكيك بالرواية "السبئية "اساساً أو رفضها ضمناً ، الاسهما و أن الطبري الذي اورد تفاصيلها حوى "تاريخه" العديد من الروايات المتناقضة و بينها هذه الرواياة، بما انظوت علية من نقاط ضعف واضحة . و يلامس الكاتب هنا المنهج الذي انضوت فيه كتابة التاريخ في ذلك الزمن ، باتخاذها وجهة معينه لعدة قرون ، واستمرار ها على هذا النجو في معظم الدراسات الحديثة . ولكن تفسيره لأشكالية التراكم عند المؤرخ "الاسلامي " ، قد لايكون مقنعاً من وجهة نظر البحث التاريخي الذي يُنني على منطق الحدث ، وليس بعرك انجال أمام القارئ " لاستخلاص النبيجة " وفقاً لمنهج وليس بعرك انجال أمام القارئ " لاستخلاص النبيجة " وفقاً لمنهج الطهري المعرف عشوائياً

ا المرجع نفسه ص ۲۰۶

المرجع نفسه ۲۰۵ المرجع نفسه ۲۰۵

وريما الآخر مقصوداً ، أسهم في بليلة هلما التاريخ ، وجعل كنيراً من أحداثه ملتبسة ، أو مزدوجة المغازي و الابعاد ، مما كرّس لاحقاً مبدأ التوليف و التسوية بين اسلام غير جذري ، وبين سلطة سياسة يـــــرّوض فيها و تقوده مصالحها . و الفتنه التي برز بين اركانها عبد الله بين سباً ، رعا لم تكن في حجمها الذي بولغ فيه على الارض ، ولكنها تصبح اكسر نبضاً في روايات المؤرخين ، إذ تلقفوها - كما غيرها من الاحداث - بالخلفيه ذاتها التي دفعت بهم الى هذا المضمار ، وما توالد عنها من دوائم كيرة و صغيرة ، جعلت صورتها التاريخية غائمة أو مشوشة .

وإذا كان الكاتب محمود لم يصل في بخشه المانتانج ترضي المؤرخ بصدد الانسكالية السبئية ، فإن اثارته لهذا الموضوع من زاوية منهج التاريخ و فلسفته ، أمر جدير بالأهتمام و التنويه . فالمؤرخ إنما يعنيه النص بذاته و يؤثر الدوران فيه ، ناقداً و محللاً و مستخلصاً ، أكثر من الاستغراق في الجدل حولة ، وان كان على مسافة قرية منه .و لكن هذا الكاتب - كما يتضح من دراسته - لم يكن هلفه التأريخ لابن سبأ ودوره في الفتنه الشهيرة ، يقدر ما توخى الوصول الى نظرية في التاريخ ، وهو امر حقق فيه بصورة ما نجاحاً ، وكان لابد في التيحه أن يصب شئ من ذلك في جوهر الموضوع ، و أن تُحدث " المساءلات " هرّة فيه ، مما يعّزز إعادة قراءته من خملال رؤية المؤرخ نفســه . قـد يتحلـى ذلـك علـى الاقل في استنتاجه الأخير بصدد هذه المسألة :

"هكذا رأينا عبد الله بن سبأ ، حيث كانت حقيقته التاريخية معرّضة لأكثر من حالة نهب تاريخيه و إضاعة لمعالمهما الفعليه و بعشرة لجغرافيتهما الاجتماعيه و التاريخية ، نظراً لتعرضهما الكبير لرهانات عتلقة لا زالت تتصاعد و تتنامى و تتصارع تاريخياً في الواقع الراهن نفسه " .

الرجع نفسه ص ٢٥٤

#### خاتمة

ناقشت فيما سلف أسرز الأفكار في موضوعة عبد الله بين سبأ ، وهي كما رأينا متفاوته بين القطع بوجوده ، والتشكيك به ، و الرفض المطلق له . و لم يكن هذا التفاوت في الواقع الا نتيجة لتضارب المنهج الذي كان سردياً لدى الإتجاه الأول، فيما نزع الى التحليل و الاستدلال مع الإنجاه الثاني ، و تطرق نحو الاجتهاد الخاص غير المسوغ دائماً في ظل الاتجاه الثالث .

ولقد حاولت خلال دراستي لهذه القضيةالشائكة ، التعامل معها يحيادية المؤرخ ، دون أن يأخذني عن سابق تصميم اتجاه ما الا ما كان يتقاطع بينه و بين ما وصلتُ اليه من استنتاجات نضع بها النص التباريخي دون غيره . ولعل النظره الدينية التي اقتبس اصحاب الاتجاه الأول كثيراً منها عن أسلافهم - ممن قرارا التاريخ في رحاب " الحديث " و السيرة " - قد انعكست على مفاهيمهم التي ظلت خاضعة لها على مساحة النص التاريخي ، مكتسباً الهالة نفسها ، وربما أكثر مما كان لدى الأوائل نحوه . و لذلك فإن قراءة بعضهم لظاهرة السبية لم تختلف عن تلك التي تساولت القضايا الأخرى في التاريخ الاسلامي ، حيث كانت الرواية الواحدة - و غالباً الأولى – تحفر لهم الطريق ، غير ملتفتين الى روايات أحرى قد تنشر من الضوء ما ليس بإمكان " روايتهم " القيام بسه. ومن هنا جماء تسليم هولاء المورخين بشخصية ابن سبأ وقبولهم لرواية سيف ، دونما نقد او مقارنه ، كتنيجه لهذا التقوقع داخل منهاجهم اللذي بقي جامداً و لم تطرقه رياح المؤثرات العلمية الجديدة .

اما الاتجاه الثاني ، فكان لديه من المرونة ما جعلة أكثر قلمرة على التوقيل لبس فقط في ثنايا الروايه السبئية بل في تفاصيل المرحلة كاملة ، رابطاً بدقة بين أجزائها ، و مدركاً في وعيه أبعادها ، و مقارباً بالتالي منطق الاحداث فيها. ولعل خير من يمثله، الكاتب الكبير طه حسين الذي تناول شخصية ابن سباً بذهنية المورخ اللباح ، فلم يقع في شهرك الروايه مستسلماً لها، و إنحا لجأ الى تفكيكها و إخضاعها للنقد الهادئ ، قبل أن يعيد جمع اطرافها و ينتهي اخيراً الى التشكيك بوجود هذه الشخصية التي يعيد جمع اطرافها و ينتهى الحيراً الى التشكيك بوجود هذه الشخصية التي وصفها بـ " الطارئة" على المرحلة. وكان ذلك أقصى ما يمكن للمورخ القيام به ، إذ ليس عليه اتخاذ قرار ما بشأن أيّ من الاحداث دون المودة

الى النّص التاريخي الذي وحــده يقـرّر بعـد دراسـته ، مـدى الواقعيـة الــيّ ينطوى عليها ، وهـى نسبية في شتى الاحوال .

وفي ضوء ذلك ، فإن المسألة لا تبقي محصوره بوجود ابن سبأ أو عدم وجوده ، لأن المؤرخ لا حيار له في النهاية سوى التعمامل مع النـص كأمر واقع ،بل تصبح في الدرجة الأولى محصورة بالدور الذي نُسب لهذا الرجل القيام به و مدى حجمة في الرحلة و تأثيره في تطور إنها . هـذا مـا تنبه له طه كحسين عندما رأى أن " الفتنه " نضحت في الامصار كنتيجة للسخط الذي عمّ فيها على سياسة الخليفة و عمّاله ، و لم تتأثر بعوامل "طارئة " دفع بها ذلك الرجل " الخارق" كما صورته الرواية المنسوبة لسيف بن عمر . فلم يُتردد هذا الكاتب من حسم هذه المسألة قائلاً : "لست ادري أكان لابن سبأ خطر ايام عثمان أم لم يكن . و لكني اقطع بأن خطره ، إن كان له خطرليس ذا شأن ، وما كان المسلمون في عصر عثمان يعبث بعقولهم و آرائهم و سلطانهم طارئ من أهل الكتاب أيام عثمان و لم يكد يسلم حتى أنتدب لنشـر الفتنـة و إذاعـة الكيـد في جميــع الاقطار "١" .

ا طه حسين ، الفتنة الكبرى ص ١٣٢

وأما الاتجاه الثالث و الاخير فقد تراوح بين نظريتين : عبّر عن الأولى هشام جعيط من خلال دراسة معمقة لتفاصيل الفتنة ، واصفاً الرواية بأنها "تتيه وتخطئ"و منتهياً الى وحوب " رفضها بشكل قاطع "١. و الثانية عبّر عنها مرتضى العسكري الذي رأى في ابن سبأ بحرد اسطورة و شخصية مختلقة في الاساس . وهو -كما رأينا - منطلق من نظرة اجتهادية مسبقة الى هذه الشخصية. وليس من دراسة نقدية للرواية التاريخية التي تفردت بذكرها . أي أن هذا المؤرخ لم يعترف بالنَّص الذي اعتبره مدسوساً ، كما الشخصية نفسها ، لتشويه صورة التشيع والدور الذي اتخذه على في الاحداث السابقة على اغتيال الخليفة عثمان.

ولسنا في النهاية متّوخين الدخول في جدل قد ينتهي عقيماً في صـدد هذه المسألة ، و لكننا و نحن نورخ من دون أية حلفية لإبن سبأ ، لانجـد فائدة في الخروج على النّص التاريخي ، بل على العكس من ذلك علينا أن نفيح في أرجائـه و نجـوس كافـة الأبعـاد فيـه ، ايجابيـه كـانت أم سـلبية ، لتحقيق مقاربة ممكنه باتجاه الحقيقة التاريخية . وعندما يصبح التاريخ مأخوذاً بمنطق الحسم ، فينتظر الى رواية على أنها مقبولة بالمطلق و أخرى

مرفوضة بالمطلق أيضاً ، فأنه يتحَول حينشذٍ الى ساحة صراع دائـم و لا يعود ثمة بحال امامها للبحث الموضوعي الهادئ .

و لابد من العودة أحيراً الى ما سبق أن خلصنا اليه ، وهو المتعلق بالدور النسوب الى ابن سباً ، و ليس الى الشخصية ذاتها و ما نُسج حولها من قدرة فائقة . فهذا الدور كان هامشياً و لم يترك حتى بصمات خفيفة على مسار المرحلة ، و لم يُشكل بالتالي أية فاعلية في المنحى الذي أضلً الكثير من المؤرخين ، فسلموا به كداعية أمسك في يده بزمام الحركة الحي قامت بالثورة على لخليفة . واذا كانت الرواية منطوية على نقاط ضعف بارزة ، من بينها تقرد الطبري بها شأن روايات أحرى ساقها هذا المورخ ليبت سعة اطلاعة و شمولية " تاريخه " و موسوعته ، فأن ذلك ليس كافياً لوفضها أو مقاطعتها و التأريخ للمرحلة بمعزل عنها.

إنه الدور – الاسطورة وما اكتنفه من تضليل و مبالغة ، أكثر من الرجل– الاسطورة الذي قد يكون بحرد تلفيق او لا يكون . فهو أقــل حجماً من أن يرتقـي الى الـدور ، والى مستوى أن يقــود النخبــة تحـــت قيادته.

## المصادر و المراجع

- ابن الأثير : الكامل في التاريخ . دار صادر بيروت ١٩٧٩ .
- ابن خلدون : كتاب العبر و ديوان المبتدأ و الخبر . مؤسسة الاعلمي -
  - المقدمة: دار الكتاب اللبناني ١٩٧٩
- ابن قتيبة : الإمامة و السياسة ( يُنسب له ) . المكتبة التحاريـــة الكـبرى
  - القاهرة د. *ت* .

بيروت ١٩٧١ .

- ابن القوطية: تاريخ افتتاح الاندلس. تحقيق عبد الله أنيس طباع. دار
   النشر للجامعين بيروت د. ت.
  - ابن منظور : لسان العرب . دار صادر بيروت . د. ت .
- خليفة بن خيساط : تـــاريخ خليفــة بــن خيــاط : تحقيــق ســـهيــل زكـــار .
   دمشق ۱۹۲۸ .
- سيف بن عمر التميمي : الفتنة ووقعة الجمل . تصنيف احمـد راتـب
  - ِ عرموش دار النفائس بيروت ١٩٧٢ .
- السيوطي : تاريخ الخلفاء . تحقيـق محـي الديـن عبـد الحميـد . القــاهرة ١٩٦٩ .

- الطبري ، تاريخ الرسل و الملوك . تحقيق محمد أبو الفضـل ابراهيــم دار
  - المعارف بمصر ١٩٦٧
- المسعودي: مروج الذهب و معادن الجوهر. تحقيق يوسف اسعد دانمر
   دار الأندلس بيروت ۱۹۷۳.
- -ياقوت الحموي : معجم الأدباء . دار إحياء النراث العربسي. بـيروت د. ت .
  - اليعقوبي : تاريخ اليعقوبي . دار صادر بيروت ١٩٦٠ .

#### \*\*\*\*\*

- امين ، أحمد : فحر الاسلام . دار الكتاب العربـي بـيروت ١٩٦٩ .
  - ضحى الاسلام ، مكتبة النهضة المصرية القاهرة ١٩٦١ .
- جعيط ، هشام : الفتنة ، جدلية الدين و السياسة في الاسلام المبكر.
- ترجمة خليل أحمد خليل دار الطليعة بيروت د.ت . – حسن ، حسن ابراهيم : تــاريخ الاســلام السياســـي و الديــني و الثقــاف
  - والاجتماعي . مكتبة النهضة المصرية ١٩٦٤ .
    - حسين ، طه : الفتنة الكبرى . دار المعارف بمصر ١٩٦٦ .
- دوري ، عبد العزيز : بحث في نشأة علم التاريخ عند العرب . دار
  - المشرق بيروت ١٩٨٣ .
  - زكّار ، سهيل : التأريخ عند العرب . دار الفكر د. ت .

- شعبان ، محمد عبـ د الحي : صدر الاسلام و الدولـة الامويـة . الـدار
- الأهلية للنشر بيروت ١٩٨٣ .
- -شلبي ، احمد : موسوعة التاريخ الاسلامي . مكتبة النهضة المصرية -القاهرة ١٩٨٨ .
- عبد المقصود ، عبد الفتاح : الامام علمي بن ابي طالب . منشورات
- العسكري ، مرتضى : عبد الله بن سبأ و أساطير أخسرى . منشورات
- كلية أصول الدين بغداد ١٩٦٨ .
- العقاد ، عباس محمود : عبقرية عثمان . المكتبة المصرية صيدا .
   د.ت.
- عمارة ، محمد: الخلافة و نشأة الأحزاب الاسلامية . المؤسسة العربية
- للدراسات و النشر بيروت ١٩٧٧ .
- -فان فلوتن ، ج. : السيطرة العربيه و التشيع و المعتقدات المهدية في ظل خلافة بني امية – ترجمة ابراهيم بيضـون . دار النهضـة العربيـة – بـيروت
  - . 1997

مكتبة العرفان . بيروت د.ت .

-فلهوزن ، ي . : الخوارج والشيعة .ترجمة عبد الرحمن بدوي . مكتبة النهضة المصرية ١٩٦٨ - تاريخ الدولة العربية . ترجمة محمد عبد الهادي أبو ريدة . القاهرة ١٩٦٨ .

- لاكوست ، إيف ، العلامة ابن خلدون . ترجمة ميشمال سليمان . دار اير. خلدون ۱۹۷۸
  - لواساني ، احمد : نظرات في تاريخ الادب بيروت ١٩٨١ .
- عمود ، ابراهيم : أئمة و سحرة ، البحث عن مسيلمة الكذَّاب و عبد الله بن سبأ . منشورات رياض الريس ١٩٩٦
- الله بن سبا . منشورات رياض الرياس ١٩٦١ -مصطفى ، شاكر : التـاريخ العربـي و للورخـون . دار العلـم للملايـين بيروت – ١٩٧٨ .

### كتب صدرت للمؤلف

١- تاريخ العرب السياسي ، من فحر الاسلام حتى سقوط بغــداد ، دار
 الفكر بيروت ١٩٧٤ .

۲- التوابون . ط ۱ - دار التراث الاسلامي ۱۹۷۰ ط۲ ، دار التعارف
 ۱۹۸۰ .

٣- الدولة العربية في اسبانية ، من الفتح حتى سقوط الخلافة

( ٣ طبعات) دار النهضة العربية بيروت ١٩٧٨– ١٩٨٠ – ١٩٨٦ .

ع-من دولة عمر الى دولة عبد الملك ، دراسة في تكون الإتجاهـات
 السياسية في القرن الاول الهجري . ط١ دار النهضة العربية ١٩٧٩، ط٢

دار إقرأ ١٩٨٦ ، ط ٣ دار النهضة العربية ١٩٩١ . ٥- الدولـة الامويـة و المعارضـة ، مدخـل الى كتـــاب الســيطـرة العربيـــة

المستشرق الهولندي فان فلوتن مع ترجمة له ، ط ١ دار الحداثة ١٩٨٠ ،

ط٢ ، المؤسسة الجامعية لدراسات ١٩٨٥ ، ط٣ . دار النهضة العربيسة ١٩٩٦.

إلى المنطقة في القبرن الاول
 إلى المنطقة المربية ١٩٩٥. ط٢ دار النهضة العربية ١٩٩٥.
 إلى المنطقة العربية ١٩٩٥.
 إلى المنطقة في الكوفة ، دراسة في التكويس الاحتماعي
 والسياسي . ( ٤١ - ٧١ هـ) معهد الإنماء العربي ١٩٨٦ .

٨- الأمراء الأمويون الشعراء في الاندلس ، دراسة في أدب السلطة . دار
 النهضة العربية ١٩٨٧ .

٩- موتمر الجابيه ط۱ دار اقرأ ۱۹۸۸ . ط۲ دار النهضة العربية ۱۹۹۳ .
 ١٠- الأنصار و الرسول ، اشكاليات الهجــرة و المعارضــة في الدولــة الاسلامية الاولى ، معهد الانماء العربي ۱۹۸۹ .

١١ - مسائل المنهج في الكتابة التاريخية العربية . دار المـــؤرخ العربـــي
 ١٩ ٠ .

 ١٢ بلاد الشام ، اشكاليات الموقع و الدور في العصور الاسلامية . دار المنتحب ١٩٩٦ .

١٣– عبد الله بن سبأ ، اشكالية النص و الدور الاسطورة . دار المـــورخ العربي ١٩٩٧ .

١٤ - الإمام علي ، في رؤية "المنهج" و رواية التاريخ \_ (يصدرقريباً )

# فهرس الموضوعات

| الموضوع الصفحة                                                  |
|-----------------------------------------------------------------|
| الاهداء                                                         |
| مقدمة                                                           |
| القسم الاول : عبد الله بن سبأ الحدث و الدلالة ١٣                |
| ١ – الاسرائيليات١                                               |
| ٢ – من هو عبد الله بن سبأ٢                                      |
| القسم الثاني : عبد الله بن سبأ في الدراسات الحديثة والمعاصرة ٤٥ |
| مدخل                                                            |
| ١ – المنحازون الى الرواية                                       |
| أ – حسن ابراهيم حسن : تاريخ الاسلام السياسي والديني والثقافي    |
| والاحتماعي                                                      |
| ب – أحمد أمين : فجر الاسلام – ضحى الاسلام ٣٥                    |
| ج – أحمد شلمي : موسوعة التاريخ الاسلامي ٥٨                      |
| د – عبد الفتاح عبد المقصود : الامام علي بن أبي طالب             |
| هـ ~ عباس محمود العقاد : عبقرية عثمان                           |
| و – فلهوزن و فان فلوتن٧٤                                        |

| ٧ - المشكّكون٧٨                                          |
|----------------------------------------------------------|
| أ – طه حسين : الفتنه الكبرى                              |
| ب - محمد عمارة : الخلاف و نشأة الأحزاب الاسلامية ۸۸      |
| ٣ – الرافضون ٩٤                                          |
| أ – محمد عبد الحي شعبان و هشام جعيط ٩٤                   |
| ب – أحمد اللواساني : نظرات في تاريخ الادب ٩٥             |
| ج – مرتضى العسكري : عبد الله بن سبأ و أساطير أخرى ٩٩     |
| د - ابراهيم محمود : أئمة و سحرة ، البحث عن مسيلمة الكذاب |
| و عبد الله بن سبأ                                        |
| خاتمة                                                    |
| المصادر و المراجعا                                       |
| كتب صدرت للمؤلف                                          |
| فهرس الموضوعات ١٢٥                                       |

#### من مقدمة الكتاب

ويبقى في النهاية أن هذا الكتاب لم يكن الهدف منه ، الدخول في جدل حول الداعية السبيني ، سواء

كان شخصية واقعية أم اسطورية ،

وإنها هو محاولة قسراءة جديدة ،

حدثاً ودلالة داخل النبص التاريخي

وزمانه ، ذلك الدي تبقى العلاقة معه هي الأمناس ، وليست شخصية "البطل" التي تصبح ثانوية في ركوب

" الخطر" ،حيث لا تنتهي معاناة المؤرخ .